
V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222 – ISSN 1678-2054

A ESCRITA DE MULHERES NEGRAS E AS COSMOPERCEPÇÕES 
AFRICANAS EM MATA DOCE (2023), DE LUCIANY APARECIDA

Jerson Oliveira Mendes Junior1 (UFES) 
e Vitor Cei2 (UFES )

Recebido em 6 de março de 2025; aprovado em 19 de agosto de 2025.

RESUMO: Este trabalho avalia como, no Brasil, a opressão de raça, gênero e classe potencializou os 
obstáculos para o fazer literário de mulheres negras, destacando a escritora Luciany Aparecida e seu 
livro Mata Doce (2023). Ambientado na zona rural baiana, Mata Doce é também o nome de um po-
voamento quilombola ficcionalizado. A narrativa do romance aborda as injustiças decorrentes dos 
conflitos agrários, da centralização e dos abusos de poder representados pelo coronelismo. A revisão 
de literatura acerca do romance observou que os poucos trabalhos publicados trataram vagamente 
dos elementos afrodiaspóricos da narrativa. Este artigo observa o alinhamento da obra à vertente 
da literatura afro-brasileira e considera a metodologia afrocêntrica para análise das concepções de 
ancestralidade, memória e tempo espiralar nas representações simbólicas dessas cosmopercepções 
contidas no romance. Para tanto, sustenta-se nas contribuições de Asante (2024), Hampâté Bâ (2010), 
Martins (2020) e Duarte (2014), entre outros. A análise das representações simbólicas das epistemes 
africanas expressas no romance revelou a essência contra-hegemônica da obra, ao conceder o prota-
gonismo da narrativa a mulheres negras, bem como ao visibilizar elementos da cultura e da religiosi-
dade do povo negro brasileiro, historicamente subalternizados e invisibilizados pelo epistemicídio do 
empreendimento colonial.

PALAVRAS-CHAVE: Mata Doce; Luciany Aparecida; Ancestralidade; Tempo espiralar.

LA ESCRITURA DE MUJERES NEGRAS Y LAS COSMOPERCEPCIONES 
AFRICANAS EN MATA DOCE (2023), DE LUCIANY APARECIDA

RESUMEN: Este trabajo reflexiona sobre cómo, en Brasil, la opresión de raza, género y clase ha intensi-
ficado los obstáculos para la producción literaria de mujeres negras, tomando como foco a la escritora 
Luciany Aparecida y su libro Mata Doce (2023). Ambientada en la zona rural de Bahía, Mata Doce tam-

1	  jersonjunior@icloud.com - https://orcid.org/0000-0003-4972-8644. Bolsista CAPES. O presente tra-
balho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 
- Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001.

2	 vitor.cei@ufes.br - https://orcid.org/0000-0001-6756-3236 

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6363

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

bién es el nombre de un asentamiento quilombola ficcionalizado. La narrativa de la novela aborda las 
injusticias derivadas de los conflictos agrarios, de la centralización y de los abusos de poder propios del 
coronelismo. La revisión de la literatura sobre la obra evidenció que los pocos estudios publicados han 
abordado de manera superficial los elementos afrodiaspóricos presentes en la narración. Este artículo 
analiza la inserción del texto en la literatura afrobrasileña y adopta una metodología afrocéntrica para 
examinar las concepciones de ancestralidad, memoria y tiempo en espiral en las representaciones 
simbólicas de estas cosmopercepciones contenidas en la novela. Para ello, se basa en las contribu-
ciones de Asante (2024), Hampâté Bâ (2010), Martins (2020), Duarte (2014), entre otros. El análisis de 
las representaciones simbólicas de las epistemes africanas expresadas en la novela revela el carácter 
contrahegemónico de la obra, al otorgar el protagonismo narrativo a mujeres negras y visibilizar ele-
mentos de la cultura y la religiosidad del pueblo negro brasileño, históricamente subalternizados e 
invisibilizados por el epistemicidio del proyecto colonial.

PALABRAS CLAVE: Mata Doce; Luciany Aparecida; Ancestralidad; Tiempo en espiral.

THE WRITING OF BLACK WOMEN AND AFRICAN WORLD-SENSE IN 
MATA DOCE (2023), BY LUCIANY APARECIDA

ABSTRACT: This article examines how racial, gender and class oppression in Brazil has compounded 
the barriers to Black women’s literary production, focusing on writer Luciany Aparecida and her novel 
Mata Doce (2023). Set in rural Bahia, Mata Doce is also the name of a fictional quilombola community. 
The narrative addresses injustices arising from agrarian conflicts and from the centralized, abusive 
power structures of coronelismo. A survey of the limited scholarship on the novel shows that its Afro-
diasporic elements have been treated only superficially. Framing the text within the Afro-Brazilian 
literary tradition, this study adopts an Afrocentric methodology to analyse the novel’s symbolic ar-
ticulations of ancestry, memory and spiral time. It draws on the work of Asante (2024), Hampâté Bâ 
(2010), Martins (2020) and Duarte (2014), among others. The analysis of the novel’s African-derived 
epistemic symbols reveals its counter-hegemonic character by centring Black female protagonists and 
making visible the cultural and religious elements of Brazil’s Black population–elements historically 
marginalised and erased by the epistemicide of the colonial enterprise.

KEYWORDS: Mata Doce; Luciany Aparecida; Ancestrality; Spiral time.

A escrita de mulheres negras no Brasil

Na tradição literária ocidental, até meados do século XIX, a escrita era um ofício 
restrito a homens brancos letrados. Subestimadas por concepções culturais que di-
minuíam seu intelecto e relegavam seu protagonismo às tarefas domésticas, mulhe-
res que ousaram produzir literatura tiveram de utilizar pseudônimos masculinos para 
driblar o sexismo e a misoginia. Tal estratégia permitiu que transmitissem suas men-
sagens; contudo, não as imunizou do ofuscamento histórico causado pela ausência 
ou pelo tardio reconhecimento de suas verdadeiras autorias, como foram os casos, 
por exemplo, de Amandine Dupin (George Sand), Mary Ann Evans (George Eliot) e 
das irmãs Brontë – Charlotte, Emily e Anne (Costa 2018; Cult 2018).

Se a misoginia da sociedade europeia provoca revolta, no Brasil a opressão de gê-
nero se agrava quando interseccionada com as questões de raça e de classe, insepa-



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6464

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

ráveis em uma sociedade marcada pela escravidão e por seus estigmas persistentes. 
Compreendendo que o acesso à leitura e à escrita amplia significativamente a capaci-
dade crítica, a imaginação e a participação cidadã dos indivíduos, afastar as mulheres 
do fazer literário configurou-se como um projeto político que visou cercear-lhes a 
emancipação.

A história da educação brasileira revela profundas exclusões das mulheres e das 
populações racializadas (negros, indígenas e seus descendentes) desde seus marcos 
iniciais, o que impactou significativamente não somente o início da atividade literária 
desses grupos, mas a própria recepção e reconhecimento de suas produções.    Ape-
sar dos embargos legais e simbólicos, tais situações não impediram que no Brasil o 
negro pudesse produzir literatura, ainda que sua escrita ocupasse um lugar margina-
lizado diante da produção de homens brancos. 

Sobre o surgimento de uma vertente literária afro-identificada no Brasil, Eduardo 
de Assis Duarte (2014) reconhece como premissa a existência de um segmento afro-
-identificado em nossa produção literária, tendo como marco inicial o trabalho dos 
precursores Domingos Caldas Barbosa, com Viola de Lereno (1760), Luiz Gama, com 
Trovas Burlescas de Getulino (1859) e Maria Firmina dos Reis, com Úrsula (1859) (Du-
arte 2014). 

Evidencia-se a peripécia de Maria Firmina dos Reis que, sendo uma mulher negra, 
para se proteger usou o pseudônimo “Uma Maranhense”. Essa escolha, além de ter 
evitado a invisibilização feminina imposta pela etiqueta literária da época,  resguar-
dou sua segurança, pois seu romance denunciava o tráfico de pessoas sequestradas 
na África, as condições desumanas nos navios e as injustiças sofridas pelos escraviza-
dos no Brasil. Ciente de que seus leitores eram majoritariamente homens brancos in-
fluentes, Maria Firmina adotou essa estratégia para garantir que sua obra circulasse.

Apesar da relevância simbólica e da representatividade de Maria Firmina dos Reis, 
mulher preta que publicou o primeiro romance de cunho abolicionista no século XIX, 
ressalta-se que a carta da escravizada piauiense Esperança Garcia, de 1770, é o re-
gistro mais antigo da escravidão no Brasil feito por uma pessoa cativa (Souza 2020). 
Embora não tenha sido concebida com intenção literária, a carta, que denunciava 
maus-tratos e solicitava transferência para junto do marido, é também considerada a 
primeira produção literária afro-brasileira, assim como marca a literatura nordestina 
escrita por mulheres (Farias 2021).

Se a visibilidade da literatura de homens negros já era limitada nos séculos XIX e XX 
devido à escravidão e ao racismo, para as mulheres negras, esse reconhecimento era 
ainda mais distante. A marginalização dessas autoras reflete uma violência epistêmi-
ca, onde a opressão de raça, gênero e classe as colocaram em um lugar de descrédito 
e invisibilidade. Mesmo com avanços nos estudos literários desde a década de 1980, 
a produção de escritoras negras permaneceu pouco prestigiada, com circulação res-
trita, sendo frequentemente publicada por editoras menores, autofinanciada ou via-
bilizada por meio de antologias coletivas (Souza 2020: 38-43).



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6565

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

Observando a literatura produzida na região nordeste, percebe-se que, assim 
como no cenário nacional, ela se desenvolveu em círculos fechados, marcados pelo 
patriarcado e pelo domínio masculino. Nessas produções, as mulheres – sobretudo 
as negras – por muito tempo ocuparam papéis irrelevantes, estereotipados negati-
vamente e limitados, em geral, às atividades domésticas, refletindo a posição histó-
rica a elas relegada (Farias 2021). Esses fatores dificultaram o acesso das mulheres 
nordestinas à leitura e à escrita, ofuscaram o trabalho artístico e intelectual daquelas 
que ousaram escrever, mas, ao mesmo tempo, serviram de impulso para uma gama 
de escritoras que, do período colonial à contemporaneidade, emprestaram suas vo-
zes para denunciar injustiças sociais sustentadas pelo racismo, sexismo, intolerância 
de gênero, orientação sexual e religiosidades divergentes da cisheteronormatividade 
cristã regional.

É justamente nesse contexto de opressão – numa região marcada não somente 
pela aridez característica do seu clima, mas pelos desafetos envolvendo à luta agrária 
entre a população negra e coronéis – que a escritora baiana Luciany Aparecida tece 
a trama de Mata Doce (2023), romance protagonizado por mulheres negras que por 
meio da dororidade (Piedade 2019), dos arranjos familiares para além do núcleo 
tradicional e do apoio da comunidade buscam resistir e superar as injustiças que as 
atravessam. 

Afrocentricidade e gramáticas contra-hegemônicas

Alinhado à vertente da literatura afro-brasileira, o romance Mata Doce traz em seu 
enredo a estética de composição desse tipo de literatura. De acordo com Eduardo 
Duarte (2008; 2014), nestas produções é possível perceber marcas sociais, violências 
simbólicas e materiais que a colonialidade, por meio do regime da escravidão, legou 
às pessoas negras. Longe de ser uma literatura panfletária e, diante do racismo estru-
tural em que a sociedade brasileira ainda se sustenta, a escrita do negro como arte 
deixará transparecer, anacronicamente, cinco elementos característicos como auto-
ria, temática, ponto de vista, linguagem e público, ao que Duarte postula:

Os traços de negrícia ou negrura do texto seriam oriundos do que a escritora 
Conceição Evaristo chama de “escrevivência”, ou seja, a experiência como mote 
e motor da produção literária. Daí o projeto de trabalhar por uma linguagem 
que subverta imagens e sentidos cristalizados pelo imaginário social oriundo 
dos valores brancos dominantes. É uma escrita que, de formas distintas, busca 
se dizer negra, até para afirmar o antes negado. E que, também neste aspecto, 
revela a utopia de formar um público leitor negro. A articulação desses cinco 
elementos – autoria, temática, ponto de vista, linguagem e público – configura, 
a nosso ver, a existência do texto afro-brasileiro. (2014: n.p.)

Com base em Duarte (2014), a literatura afro-brasileira desempenha um papel es-
sencial no resgate da história do povo negro na diáspora, ao denunciar as consequ-



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6666

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

ências da escravidão. Apenas aqueles que vivenciam a opressão racial podem repre-
sentar com propriedade essa realidade, aprofundando reflexões e trazendo à tona 
narrativas silenciadas, ofuscadas ou desmerecidas por escancarar um tema sensível 
e sistematicamente ignorado.

Nesse contexto, a linguagem dessas obras vai além de uma ferramenta de comu-
nicação, assumindo uma estética contra-hegemônica ao adotar escolhas vocabula-
res e semânticas que valorizam a cultura africana e seus arranjos diaspóricos. Assim, 
direciona-se a um público oriundo dessa conjuntura, ao mesmo tempo que revela 
existências apagadas pelos produtos culturais dominantes, marcados pelo branco-
centrismo e eurocentrismo. Enquanto o brancocentrismo posiciona a experiência, os 
valores, a cultura e o ponto de vista das pessoas brancas como referência universal e 
normativa para toda a humanidade (Fanon 2008; Carneiro 2005) o eurocentrismo po-
siciona o continente Europeu (principalmente as nações colonizadoras) como berço 
e égide civilizacional global (Asante 2009: 108 ), estando, portanto, ambos os concei-
tos imanentes na lógica colonial e imperialista.  

As características da estética da literatura afro-brasileira convergem com a pro-
posta afrocêntrica de Molefi Kete Asante que, inspirado na filosofia de Marcus Gar-
vey, no movimento da Négritude, no Kawaida e na historiografia de Cheik Anta Diop, 
estruturou, na década de 1980, esse princípio científico com base na relevância epis-
temológica africana.

Em síntese, Asante aponta que o “empreendimento afrocêntrico é moldado por 
questões cosmológicas, epistemológicas, axiológicas e estéticas” (2024: 21), nas 
quais a compreensão dos fenômenos históricos, culturais e sociais parte da experiên-
cia africana in locus ou na diáspora. Assim, o pressuposto afrocêntrico busca resgatar 
a contribuição dos povos africanos, em sua diversidade cultural, do obscurantismo e 
da marginalidade que lhes foram impostos.

Ao considerar a filosofia e a estrutura epistemológica dos povos africanos, a me-
todologia afrocêntrica se posiciona contra a prepotência eurocêntrica, que, por meio 
da exploração colonial, da escravidão, do imperialismo e da globalização, consolidou-
-se historicamente como referência global de conhecimento, legitimando sua domi-
nação material e simbólica, ao mesmo tempo que usurpava patentes, ignorava e su-
balternizava os saberes de outras culturas.

Dada a recente publicação do romance Mata Doce (2023), constataram-se análises 
parcas e esparsas que exploram temas variados, sem, contudo, o devido aprofun-
damento da influência africana no simbolismo de suas representações literárias. No 
levantamento da fortuna crítica, identificaram-se seis resenhas e um artigo científico 
publicados sobre a obra. Quanto às resenhas, Luciana Marques (2023) destaca a não 
linearidade e a fusão espaço-temporal; Loiany Gomes (2023) evidencia a discrimina-
ção social das mulheres, a representação do quilombo e menciona o tempo espiralar; 
Luciana Tiscoski (2024) analisa a experiência extrema da linguagem para retratar a 
mulher negra cindida pelas feridas causadas pelo homem branco; Larissa Roso (2024) 
discute as analepses e prolepses, a ruptura da protagonista, as cartas e o amor entre 



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6767

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

mulheres; Emily Almeida (2024) investiga o processo de criação do romance, a partir 
de conversa com editores e autora, apontando que o enredo apresenta uma história 
essencialmente matriarcal; e Virna Dias (2024) destaca o “tom místico da narrativa” 
como um dos pontos altos da obra.

O artigo de Luiz Henrique de Oliveira e Loiany Gomes (2024) realiza um estudo 
comparativo entre Úrsula (1859) e Mata Doce (2023), analisando as questões de raça 
e gênero na desagregação familiar sofrida por pessoas negras ao longo da história e 
como essas populações reconfiguraram outras formações familiares para sobreviver, 
caracterizando uma forma de resistência diante dos modelos culturais e socioeconô-
micos que as marginalizavam.

Embora essas discussões sobre o romance Mata Doce (2023) tenham abordado 
importantes aspectos da narrativa, observa-se que ainda há lacunas no aprofunda-
mento de temas centrais como a ancestralidade, a memória e o tempo espiralar, es-
pecialmente quando considerados segundo as cosmopercepções (Oyěwùmí 2002) 
africanas. Tais elementos são expressos ao longo da obra por meio da presença mar-
cante da religiosidade afro-brasileira que atravessa a experiência das personagens e 
estrutura a própria lógica narrativa.

A opção nesse trabalho pelo uso do termo “cosmopercepção” em vez de “cosmo-
visão” se justifica por seu caráter mais inclusivo, uma vez que abarca formas diversas 
de outros povos perceberem o cosmos, valorizando sentidos múltiplos que organi-
zam outras experiências sinestésicas e espirituais. Em culturas africanas, como a io-
rubá, por exemplo, a audição ocupa papel central na construção do conhecimento, 
contrastando com a ênfase ocidental na visão como principal meio de apreensão do 
mundo (Oyèwùmí 2002). Assim, a referida escolha terminológica reflete uma pers-
pectiva epistemológica que desloca o olhar hegemônico, abrindo espaço para outras 
formas de inteligibilidade.

Nessa conjuntura, Mata Doce se destaca por sua condução narrativa e estrutura-
ção temporal não lineares e por apresentar um núcleo de personagens majoritaria-
mente negras cujas trajetórias são perpassadas por elementos das religiosidades de 
matrizes africanas. Todavia, a obra carece de uma leitura que contemple os aspec-
tos estéticos da literatura afro-brasileira e de uma interpretação afrocentrada, per-
mitindo que suas representações sejam compreendidas para além das concepções 
convencionais de fantástico ou insólito. Dessa forma, este estudo analisa os trechos 
em que as epistemes africanas emergem na narrativa, destacando as concepções de 
ancestralidade, memória e tempo espiralar.

Ancestralidade, memória e o tempo espiralar

Mata Doce é um romance constituído de cinco partes, com capítulos independen-
tes, apenas enumerados e não intitulados, sendo eles: I Rosas Brancas (8 capítulos), 
em que o cenário do povoado quilombola Mata Doce é apresentado, delimitando, 



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6868

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

por meio das flores homônimas à seção, a ancestralidade, a religiosidade de matriz 
africana e sua relação com a territorialidade; II Máquina de Escrever (12 capítulos), 
que resgata as vozes silenciadas, tendo na narradora-protagonista a escriba-griô, tes-
temunha do tempo, bem como denotando a reconstrução da memória e a escrita 
como instrumento de resistência; III Ponto de Cruz (12 capítulos), que demonstra, por 
meio da metáfora do bordado, o entrelaçamento das histórias e dos destinos das per-
sonagens; IV Careta (8 capítulos), em que há um resgate das lembranças nos festejos 
populares, assim como as “máscaras” sociais dos habitantes do povoamento; e, por 
fim, Retrato (4 capítulos), que ilustra a maneira como a imagem, enquanto registro 
da memória, pode ser percebida a partir de uma compreensão coletiva ou individual.

O romance é instigador por possuir uma organização temporal e um modelo de 
narrativa distintos. Embora comece em terceira pessoa, no primeiro capítulo perce-
bemos que se trata de uma narrativa autodiegética de Maria Tereza ou, como poste-
riormente irá se autointitular, Filinha Mata-Boi. Aos 92 anos, ela conta sua trajetória 
de vida – atravessada pelo assassinato de seu noivo Zezito no dia do casamento – en-
quanto narra também a formação da comunidade de Mata Doce e a história de seus 
habitantes. Assim, há passagens na obra em que Maria Tereza assume a narração em 
primeira pessoa ou cede a palavra, mantendo este mesmo foco narrativo, a outras 
personagens enquanto ditam, por não saberem ler e escrever, suas cartas para que 
ela as datilografasse:

Estou hoje voltando a estas memórias como se não fosse eu. Como se não 
tivesse vivido nada disso. Como se não fosse eu a estar aqui agora com meus 
noventa e dois anos, ainda na mesma máquina de datilografia – já que máquinas 
de datilografia não envelhecem –, a contar esses casos desconformes [...]. 
Comecei esta história em terceira pessoa pensando que os casos ganhariam 
mais valia. Aos poucos vou me perdendo nesse narrar vidas fora de mim, mas 
que não deixam de ser eu mesma.  (Aparecida 2023: 73-74; grifo nosso)

No último capítulo da obra, na verdade uma carta da Ialorixá Iná Obá (Mãe Car-
minha) destinada à Maria Tereza, percebe-se o foco narrativo em segunda pessoa 
no pedido da liderança religiosa para que a destinatária se desapegasse do plano 
terreno:

Você avalia que a fotógrafa está alterando alguns costumes do casarão e isso te 
incomoda mais. Aos poucos começa a entender que está perdendo o chão. Mas 
foge dessa compreensão e volta a pensar em evitar o encontro com o grupo. 
Não quer encarar a realidade da morte [...] Cisma que a retratista, como visita, não 
deveria trazer outras pessoas aqui sem te consultar. Esse cismar é apego que 
sustenta tua inconsciência. Parada nessas ideias, você se perde em acompanhar 
os movimentos dos que se encontram vivos ao lado de fora. (Aparecida 2023: 292-
293; grifo nosso)



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

6969

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

De acordo com Gomes (2023), estas cartas na narrativa, ao contrário da função 
habitual do gênero, objetivavam endereçar-se aos seus próprios remetentes, já que 
os destinatários não se encontravam mais presentes fisicamente. Marques (2023) 
interpreta que as missivas, pelo caráter polifônico e confessional, destinam-se aos 
leitores. Invariavelmente, é possível perceber que as cartas funcionavam como uma 
catarse emocional das personagens diante das dores, perdas e rompimentos enfren-
tados ao longo de suas trajetórias.

Para além das classificações técnicas sobre foco e gêneros narrativos observados 
na obra, o que chama a atenção dos leitores (a inferir-se pelos excertos anterior-
mente destacados) é a atmosfera sobrenatural que permeia o romance. Importante 
frisar que nas culturas dos povos da África e nas religiosidades de matrizes africanas 
brasileiras, os planos material  – das pessoas vivas, da natureza e todos os elementos 
que a compõem – e imaterial – dos antepassados, dos ancestrais, das pessoas mortas  
e dos  seres espirituais – ocupam a mesma realidade em diferentes dimensões (Bâ 
2010: 173). 

A ancestralidade para os  povos africanos, especialmente iorubás e bantus que 
massivamente foram trazidos para solo brasileiro no período da escravidão, está pro-
fundamente vinculada a uma visão espiritual, relacional e comunitária do mundo. Ela 
não se limita a uma simples recordação genealógica, mas um princípio organizador 
da vida que estrutura relações sociais, decisões políticas e práticas espirituais. Os an-
cestrais não são apenas figuras do passado, mas presenças atuantes que orientam, 
protegem e fundamentam a existência dos indivíduos em sociedade (Bâ 2010).

Na perspectiva dessas culturas africanas e das suas reestruturações diaspóricas, 
o princípio da ancestralidade está intrinsecamente ligado ao conceito de memória, 
compreendida como uma inteligência viva, eterna, dinâmica, metafísica e que se per-
petua nos descendentes (Bâ 2010: 168-169). A memória nas culturas africanas, assim 
como naquelas em que a escrita não se configura como cerne da dinâmica social, é 
transmitida, resguardada e atualizada pelas oralituras – saberes inscritos no ethos da 
comunidade, propagados, acessados e reconfigurados  por meio da palavra falada, 
da musicalidade, da dança, dos gestos, dos ritos e das performances sociais (Martins 
2021: 41-42). Diferentemente da concepção ocidental, a memória na cosmopercepção 
africana não é um mero depósito de fatos do passado ou atributo da função cognitiva 
individualizada, mas um bem coletivo, relacional, espiritualizado e estruturante, uma 
vez que fundamenta e organiza o tecido comunitário. 

Explorando a faceta política do conceito, Mbembe (2014: 219-221) ainda aponta 
que a memória, em um contexto contemporâneo pós-colonial, pode ser compreen-
dida como um campo epistemológico, construído social e politicamente, profunda-
mente atravessado pelas relações de poder, consequentemente marcada pelas vio-
lências da colonização, da escravidão e da exclusão. 

Nesse sentido, a reverência pelos ancestrais, concebidos como guardiões da me-
mória, é central para a identidade coletiva de grupos compulsoriamente deslocados 
e marginalizados. No Brasil, o culto aos ancestrais, como Orixás e caboclos, não só 



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7070

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

preserva a consciência étnica, mas também fortalece a identidade e territorialidade 
das comunidades descendentes de escravizados, sendo essencial para a compreen-
são da própria cultura e espiritualidade (Cunha Junior 2010: 86).  

Tal premissa é bem ilustrada por meio da religiosidade, na constituição do povoa-
mento e do conflito agrário instaurado no romance Mata Doce. O livro inicia-se com 
uma cena em que Maria Tereza enfrenta e abate um boi na fazendo de Gerônimo 
Amâncio, antagonista que representa o coronelismo nordestino e todas as ramifi-
cações de suas violências promovidas pelo patriarcado e a colonialidade. Implacá-
vel, a jovem franzina Filinha Mata-Boi impressiona as personagens que assistem sua 
determinação em executar, com incontestável destreza, o animal e empilhar suas 
partes. Resistindo à hostilidade da pobreza promovida por homens de poder, Maria 
Tereza foi criada e educada com esmero por três mulheres: o casal lésbico  formado  
pela professora Mariinha e Tuninha – uma travesti ex-residente do prostíbulo de San-
ta Stella (cidade mais próxima da comunidade de Mata Doce) –, e sua madrinha Lai 
(ex-prostituta). 

Abrigadas em um casarão antigo, ladeado por um misterioso pé de rosas brancas 
e situado em frente a um lajedo, o lar dessas mulheres é também habitado por agra-
dáveis e dolorosas lembranças do passado, que se misturam e se confundem com 
o presente. O casarão é ainda guarida segura para pessoas aflitas, principalmente 
mulheres, além de toda sorte de desvalidos atravessados pela violência, doenças ou 
fome. 

Com exceção de Gerônimo Amâncio, todas as personagens na obra são identifi-
cadas como negras e apesar das palavras “quilombo” ou “quilombola” não fazerem 
parte do léxico da produção (Marques 2023), infere-se com clareza esta constituição 
à comunidade de Mata Doce pelo teor de sua resistência material e simbólica:

Eustáquia da Vazante, avó de Mariinha, chegou primeiro àquele lugar por 
intermédio de gente que trabalhava no movimento de acolher o caminho de quem 
escapava para a liberdade. (Aparecida 2023: 22; grifo nosso)

Essa história era orgulho daquele povoado, todo mundo sabia o caso de 
Eustáquia, que em um verão de tempo passado havia fugido da fazenda onde vivia 
como cativa e chegado ali e se posto a trabalhar, a plantar o feijão, mandioca e 
milho [...]. (Aparecida 2023: 35; grifo nosso)

Partindo da ordem cronológica tradicional, percebe-se que as personagens per-
cussoras de Mata Doce são Eustáquia da Vazante (quem ergueu o casarão, bisavó de 
Maria Tereza), Manoel Quirino (proprietário das terras em disputa, pai de João Sena 
e  avô de Zezito), Maximiliana dos Santos (primeira Ialorixá da povoação) e Luzia 
Sales (esposa de João Sena e mãe de Zezito). Importante destacar que as persona-
gens Manoel Quirino e Maximiliana dos Santos, apesar da discreta grafia alterada em 
seus epítetos, fazem referência, respectivamente, a duas figuras históricas baianas  



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7171

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

de grande importância para negritude brasileira: o intelectual, escritor, historiador 
e abolicionista Manuel Raimundo Querino e o escritor, multiartista, pesquisador da 
língua iorubá e sumo sacerdote Mestre Didi (Deoscóredes Maximiliano dos Santos). 

As demais personagens contemporâneas de Maria Tereza são Zé da Gaita, a cadela 
Chula – animal misterioso já que possui idade mais elevada do que se espera da sua 
espécie e até para humanos, e Zezito, noivo da protagonista, assassinado por Gerôni-
mo Amâncio por reclamar o direito às terras do seu avô; os gêmeos Thadeu e Angéli-
ca, que ficavam sob a tutela de Venâncio (ferreiro, carpinteiro, uma espécie de ermi-
tão zelador das pessoas que viviam na comunidade); Toni de Maximiliana (vaqueiro 
de Gerônimo Amâncio e filho da Ialorixá); Cícero e Antônio, gêmeos músicos filhos de 
Jó e Dinha, proprietários da quitanda; Zinha, Nalvinha e Carminha, irmãs de Zezito; a 
bibliotecária Belisária; o tenente Jacinto Paz e a fotógrafa Fatoumata Rosales. 

As personagens citadas possuem profunda estruturação psicológica e suas nar-
rativas, incorporadas ao enredo, enriquecem a trama de Maria Tereza. Emergindo 
randomicamente ao longo do texto, as narrativas, aparentemente avulsas, conduzi-
das por essas personagens, se entrelaçam em diversas partes e, como numa colcha 
de retalhos, formam o tecido maior – a trama de Filinha Mata-Boi/Maria Tereza que, 
consequentemente, é a trama de Mata Doce, assim como de todas aquelas pessoas 
que a fundaram e a habitam. 

A história da comunidade de Mata Doce é o conjunto de revelação das memó-
rias de seus habitantes e/ou da evocação de seus ancestrais, constituindo um texto 
polifônico, no qual muitas vozes convergem para a protagonista que as representa. 
Essa composição ilustra a perspectiva do tempo espiralar configurado à narrativa, o 
holismo característico da cosmopercepção das culturas do continente africano e dos 
povos autóctones da América, bem como de outras sociedades afastadas dos gran-
des centros urbanos que delas se originaram.

Sobre o tempo espiralar, a própria narrativa revela que o tempo em Mata Doce 
não obedecia às delimitações ou percepções convencionais, mas as dinâmicas da na-
tureza, estando a mercê da intervenção dos ancestrais:

O tempo era soberano em Mata Doce. Qualquer coisa passava. Mas contra o 
tempo resistia a memória, e naquele lugar o reinado era dela. Tudo ali favorecia 
o não esquecimento. A iluminação do amanhecer e do cair da tarde desenhava 
cenários por onde o tempo deslizava em espiral. Passado, presente e futuro nunca 
deixava de se abeirar. Em Mata Doce o tempo não permitia distanciamentos. 
Tendo ou não alguém para ouvir histórias, a própria geografia do lajedo, da 
mata, das estradas ajeitava enredos. (Aparecida 2023: 280; grifo nosso)

Ao tratar sobre a perspectiva do tempo espiralar, Leda Martins (2021) o aponta 
como um movimento cíclico e evolutivo, semelhante a uma espiral, em que pode 
haver repetição de padrões (como no tempo cíclico), porém cada ciclo possui  mu-
danças e agrega novos elementos, sugerindo progresso ou transformação, ao que 
acrescenta:



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7272

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

o tempo pode ser ontologicamente experimentado como movimentos de 
reversibilidade, dilatação e contenção, não linearidade, descontinuidade, 
contração e descontração, simultaneidade das instâncias presente, passado e 
futuro, como experiências ontológica e cosmológica que têm como princípio 
básico do corpo não o repouso, como em Aristóteles, mas, sim, o movimento. 
Nas temporalidades curvas, tempo e memória são imagens que se refletem. 
(Martins 2021: 23)

Por se tratar de uma perspectiva característica de sociedades alicerçadas nas ora-
lituras, o tempo espiralar reivindica a presença ancestral no cotidiano a fim de que os 
que se encontram no plano material recebam instruções, orientações, inspirações e 
admoestações dos entes que se encontram no plano imaterial. Assim, Martins (2021) 
complementa: 

No contexto do pensamento que trança as diversas e diferentes culturas 
africanas com as culturas da diáspora, movimentos de retroação e de avanços 
simultâneos só podem ser mensurados e arguidos no âmbito mesmo de uma 
visão de mundo, de uma concepção da vivência do tempo e das temporalidades, 
fundadas por um pensamento matriz, o da ancestralidade, princípio mater 
que inter-relaciona tudo o que no cosmos existe, transmissor da energia vital 
que garante a existência ao mesmo tempo comum e diferenciada de todos os 
seres e de tudo no cosmos, extensão das temporalidades curvilíneas, regente 
da consecução das práticas culturais, habitadas por um tempo não partido e 
não comensurado pelo modelo ocidental da evolução linear e progressiva. 
Um tempo que não elide a cronologia, mas que a subverte. Um tempo curvo, 
reversível, transverso, longevo e simultaneamente inaugural, uma sophya e 
uma cronosofia em espirais. (Martins 2021: 42)

A dinâmica espiralar, em que tempo e realidade estão cingidos, visa o equilíbrio 
e a expansão do coletivo existencial, a fim de que cada elemento, seja ele social ou 
natural, desempenhe suas potencialidades e cumpra sua função no cosmos. Em Mata 
Doce este aspecto é percebido quando a voz narrativa atribui “personificação” aos 
elementos da natureza, como se observa nos trechos: 

O roseiral sabia da importância daquele dia para Maria Teresa, filha de Yemanjá 
Sabá, e se enfeitou como se nunca antes havia florido. (Aparecida 2023: 45)

Na estrada final, antes do cemitério, a boa-noite estava toda florida. De um lado 
a outro a flor aparecia e pouco a pouco foi acalmando a chegada de choros, 
desmaios e abatimentos. (Aparecida 2023: 109)

Chula tinha muito tempo de vida e já sabia que os viventes se impressionavam 
fácil com qualquer acontecimento que parecesse uma descoberta [...]. Filinha 



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7373

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

queria perguntar à cachorra por Mané da Gaita e por Venâncio, mas tinha pena 
de qual seria a resposta e deixava seguir. (Aparecida 2023: 238)

Para além do que se concebe como modulações poéticas ou “fantasia”, as repre-
sentações dos excertos destacados coadunam-se às características do Realismo Ani-
mista, termo inaugurado pelo escritor angolano Pepetela, em 1989, que se contrapôs 
às classificações de Realismo Mágico ou Realismo Maravilhoso, forjados em contextos 
(e por) europeus e exportados para também designar representações literárias afri-
canas e latino-americanas. Buscando romper com o etnocentrismo literário, a esté-
tica animista se propõe a apresentar as religiosidades tradicionais da África fora do 
limiar etnográfico, mas como símbolos sociopolíticos que provocam as mentalidades 
ocidentalizadas, intuindo-as a repensarem a cultura religiosa africana para além da 
estereotipia do “sobrenatural”, “exótico”, “estranho” e “excêntrico” (Garuba 2012: 
253-255) . 

No que se refere a presença constante dos mortos na dinâmica dos entes vivos, 
a essência do tempo espiralar subverte o caráter da finitude e imobilidade da morte 
segundo a perspectiva ocidental cristã. A morte nas epistemes africanas e afrodias-
póricas é compreendida como transmutação, pois, se na natureza ela é a conversão 
da matéria em energia, na dinâmica social ela assume relevante simbolismo no seio 
da comunidade: transição, memória e continuidade. No romance, esse pensamento 
é representado no trecho: “Filinha Mata-Boi e o roseiral eram sinais daquele lugar, 
eram registros dos caminhos da Velha Eustáquia, eram provas das coragens das mu-
lheres” (Aparecida 2023: 27).

Ainda sobre a fusão espaço-tempo da perspectiva espiralar, em Mata Doce há uma 
série de passagens em que memórias e pessoas do passado, já não mais no plano dos 
vivos, adentravam-se no ambiente e no “momento presente” da narrativa:

E ficamos vendo toda Mata Doce, viva e morta, entrar e sair daquele velório 
reverenciando a afamada professora Mariinha, neta de Eustáquia da Vazante. 
(Aparecida 2023: 183)

Nesse enterro não tivemos procissão de gente porque gente quase não existia 
mais. Os que nos seguiram foram todos os encantados daquele lugar. Que eram 
tão assombrados que pareciam gente. (Aparecida 2023: 134)

O que pode ser concebido como fantasioso ou fantasmagórico é, na verdade, a 
cosmopercepção daquela comunidade em que as convenções hegemônicas tempo-
rais e espaciais não imperavam. Isto também é percebido antes da morte das mães 
de Maria Tereza em que a aparente sensação de “ilusão” ou “sonho” eclodiam na 
narrativa. Nesses momentos os cômodos do casarão eram invadidos por espectros 
de seus antepassados ou das versões mais jovens de suas mães: “Vi uma criança apa-
rentando ter uns oito anos saindo do corredor para a sala. Não precisei nem pergun-
tar quem era, compreendi que era mãe Mariinha, mas fiquei sem entender o resto” 
(Aparecida 2023: 191).



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7474

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

Sempre que a morte alcançava alguma personagem em Mata Doce havia uma fu-
são entre passado e presente. Exemplo disso foi o enterro de Zezito, noivo de Maria 
Tereza assassinado por Gerônimo Amâncio, cujo espírito, em seu próprio cortejo fú-
nebre, chegou a confortar e amparar emocionalmente a amada:

O sepultamento haveria de acontecer. Era verdade que ninguém mais caminharia 
ao lado de Zezito e que o casamento nunca se daria. Aquela tristeza, aquela 
grande depressão, era real.
O caixão saiu dos ombros e descansou na terra. Zezito amparou Maria Tereza.
–  Nega descansa esse braço. Esse trecho foi pesado, num foi?
–  Zé como viverei sem ti?
–  Meu amor, não pense nisso agora. Como sempre te digo, meu dengo, tudo 
com o tempo vai se encaminhando.
Os movimentos seguiram sendo feitos como havia de ser. Orações, rezas, 
despachos. Cova, enterro, flores, desmaios, choros, gritos, cobertura. 
(Aparecida 2023: 109-110)

Outro curioso elemento simbólico observado ao longo da narrativa foi a presen-
ça de uma imagem descrita como “cobra branca”, evidenciada quando algo gran-
dioso estava prestes a acontecer na vida da protagonista. A primeira menção desta 
representação é constatada no dia do sepultamento de Zezito – “Quem olhasse de 
longe veria uma grande cobra branca cortar a terra” (Aparecida 2023: 109) –, instan-
te crucial para que Maria Tereza assumisse sua nova identidade como Filinha Mata-
-Boi; a segunda alusão surge como uma analepse da passagem anterior, em que uma 
de suas mães previu, no bordado da filha, a profunda transformação pela qual ela 
passaria – “Mariinha reconheceu aquele desenho. A faixa branca que atravessava a 
frente do casarão naquele bastidor de ponto de cruz que a filha segurava não parecia 
um roseiral porque não era, era uma cobra branca” (Aparecida 2023: 121); a terceira 
menção antecipou não apenas a morte, mas também a atitude da protagonista ao 
assumir a consciência sobre estar morta – “Ouvi, com diferença, a presença de um 
pássaro no telhado, como se estivesse tentando invadir o casarão. Mas não temi. A 
cobra branca me protege” (Aparecida 2023: 290). 

Intentando decifrar esse enigma, e arrematando o discorrido, ressalta-se que a co-
bra, nas religiões de matrizes africanas (o Orixá Oxumarê, a nkisi Angorô ou o vodum 
Dan/Dangbê/Bessém), simboliza o movimento de continuidade, a impermanência, a 
capacidade de renovação, o constante devir (Lopes 2024: 318), o fechamento de um 
ciclo e o início de outro, bem como a conexão entre o céu (plano divino-ancestral) e a 
terra (plano material). Nesse sentido, a presença desse elemento reforça a confluên-
cia entre as representações simbólicas de Mata Doce e as cosmopercepções africanas 
sobre memória e ancestralidade – signos da esperança de um coletivo em diáspora 
que, apesar das fatalidades da existência, da morte e da violência, resiste, persiste e 
reafirma-se em seus territórios e nas espirais de suas temporalidades.



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7575

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

Considerações finais

Este estudo refletiu que a marginalização histórica da mulher na literatura – es-
pecialmente da mulher negra no Brasil – não se deu apenas pela exclusão do campo 
letrado, mas pela articulação sistemática de mecanismos sociais que impediram seu 
pleno reconhecimento como sujeito epistêmico. O vislumbre da produção literária 
de Luciany Aparecida revelou que a escrita produzida por mulheres negras brasileiras 
não é apenas um campo legítimo de criação, mas um território de disputa por visibili-
dade, memória e justiça social. 

Essa discussão também destacou que, ao transcender o cenário de opressão nacio-
nal e o contexto nordestino, Luciany Aparecida, em Mata Doce, construiu uma narra-
tiva que reflete a necessidade de emancipação de diversas subjetividades subjugadas 
a contextos de dominação. Diferentemente das narrativas predominantes no cânone 
literário, a obra dialoga com perspectivas afrocêntricas ao se engajar na estética lite-
rária afro-brasileira, revelando panoramas violados pelo legado colonial patriarcal e 
configurando-se como uma literatura produzida e protagonizada por sujeitos histori-
camente marginalizados nessas conjunturas – mulheres negras, dissidentes da cishe-
teronormatividade, pobres e não pertencentes aos grandes centros urbanos.

Diante do exposto, esta análise observou que, ao resgatar e incorporar em sua 
estética literária os princípios da ancestralidade, da memória e do tempo espiralar 
segundo as cosmopercepções afrodiaspóricas, Mata Doce promove uma ruptura com 
a racionalidade eurocêntrica e revela sua essência contra-hegemônica. Mais do que 
visibilizar o chamado “Brasil profundo”, o romance reafirma a presença e a vitalidade 
das epistemes africanas, deslocando-as do lugar de subalternidade para o centro da 
elaboração simbólica da narrativa. Apesar de transladadas sob condições de extrema 
violência, essas epistemes resistem e se manifestam nos elementos culturais, espiri-
tuais e cotidianos dos descendentes de africanos no Brasil, operando como signos de 
esperança, de continuidade e de enfrentamento ao epistemicídio e às injustiças da 
colonialidade.

Obras citadas

10 autoras que publicavam sob pseudônimos masculinos. CULT, 23 abr. 2018.  Disponí-
vel em: https://revistacult.uol.com.br/home/10-autoras-que-precisaram-de-pseudoni-
mos-masculinos-para-publicar-suas-obras.

APARECIDA, Luciany. Mata Doce. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2023.

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. Elisa 
Larkin Nascimento, org. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. 
São Paulo: Selo Negro, 2009. 93-110.



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7676

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

ASANTE, Molefi Kete. Kemet, Afrocentricidade e conhecimento. Trad. Akili Oji Amauzo 
Bakari. São Paulo: Ananse, 2024.

BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva. Joseph Ki-Zerbo, org. História geral da África I: 
Metodologia e pré-história da África. Brasília: UNESCO, 2010. 167-212.

CUNHA JÚNIOR, Henrique. NTU. Revista Espaço Acadêmico, Maringá, n. 108, p. 81-
92, 2010. Disponível em: https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/
article/view/9385.

DUARTE, Eduardo de Assis. Faces do negro na literatura brasileira. Literafro, Belo Ho-
rizonte, 2014. Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/artigos/artigos-teo-
rico-criticos/1676-eduardo-de-assis-duarte-faces-do-negro-na-literatura-brasileira.

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: um conceito em construção. Es-
tudos de Literatura Brasileira Contemporânea, nº. 31, Brasilia, p. 11-23, jan-jun de 2008. 
Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9430.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Trad. Renato da Silveira. Salvador: EDU-
FBA, 2008.

FARIAS, Ruberlandia Araújo de. Mulheres negras das letras: reflexões sobre a produ-
ção literária feminina negra no nordeste brasileiro. Revista Educação Pública, Rio de 
Janeiro, v. 21, n. 7, 2 de março de 2021. Disponível em: https://educacaopublica.cecierj.
edu.br/artigos/21/7/mulheres-negras-das-letras-reflexoes-sobre-a-producao-literaria-
-feminina-negra-no-nordeste-brasileiro.

GARUBA, Harry. Explorações no realismo animista: notas sobre a leitura e a escrita 
da literatura, cultura e sociedade africana. Trad. Elisângela da Silva Tarouco. Nonada 
Letras em Revista. Porto Alegre, ano 15, n. 19, p. 235-256, 2012. Disponível em: https://
www.redalyc.org/pdf/5124/512451673021.pdf. 

GOMES, Loiany. C. Resenha de: APARECIDA, Luciany. Mata Doce. Rio de Janeiro: Al-
faguara, 2023. Literafro. Belo Horizonte, nov. 2023. Disponível em: http://www.letras.
ufmg.br/literafro/resenhas/ficcao/1846-luciany-aparecida-mata-doce.

LOPES, Nei. Kitábu: o livro do saber e do espírito negro-africano. Rio de Janeiro: Malê, 
2024.

MARQUES, Luciana A. Resenha de: APARECIDA, Luciany. Mata Doce. Rio de Janeiro: 
Alfaguara, 2023. Quatro, cinco, um. São Paulo, out. 2023. Disponível em: https://qua-
trocincoum.com.br/resenhas/literatura/literatura-negra/narrar-vidas-fora-de-mim.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2021.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Trad. Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2014.

OLIVEIRA, Luiz Henrique Silva de & Loiany Camile Gomes. Da desagregação familiar à 
conexão por afetos: os construtos raça e gênero como operadores de esfacelamento 
e resistência em Úrsula e Mata Doce, de Luciany Aparecida. Revista Cerrados, Brasí-



V. 45, n. 2 (dez. 2025) – 1-222– ISSN 1678-2054

Jerson Oliveira Mendes Junior e Vitor Cei
A escrita de mulheres negras e as cosmopercepções africanas em Mata Doce (2023)...

7777

[62-77]

https://doi.org/10.5433/1678-2054.2025vol45n2p62

lia, v. 33, n. 65, p. 50–61, 2024. Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/
cerrados/article/view/54141.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. Visualizing the Body: Western Theories and African Subjects. 
Peter H. Coetzee & Abraham P. J. Roux orgs. The African Philosophy Reader. New 
York: Routledge, 2002. 391-415. Trad. Wanderson Flor do Nascimento. Disponível em: 
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%
E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2019.

ROSO, Larissa. Resenha de: APARECIDA, Luciany. Mata Doce. Rio de Janeiro: Alfagua-
ra, 2023. GZH Livros. Porto Alegre, jan. 2024. Disponível em: https://gauchazh.clicrbs.
com.br/cultura-e-lazer/livros/noticia/2024/01/os-segredos-de-sangue-de-mata-doce-
-romance-de-luciany-aparecida-clrhtn2on001o0150hyobytui.html.

SOUZA, Elio Ferreira de. A carta da escrava Esperança Garcia de Nazaré do Piauí: uma 
narrativa testemunho precursora da literatura afro-brasileira. Literafro, Belo Horizon-
te, 2020. Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/arquivos/artigos/criti-
cas/ArtigoElioferreira1cartaesperancagarcia.pdf. 

SOUZA, Heleine Fernandes. A poesia negra feminina de Conceição Evaristo, Lívia Natá-
lia e Tatiana Nascimento. Rio de Janeiro: Malê, 2020.

TISCOSKI, Luciana. Resenha de: APARECIDA, Luciany. Mata Doce. Rio de Janeiro: Al-
faguara, 2023. Jornal Rascunho, Curitiba, mai. 2024.  Disponível em: https://rascunho.
com.br/ensaios-e-resenhas/gavetas-ocultas.


