
 

 

 

DOSSIER – Reflexiones sobre los usos de la interseccionalidad en América Latina    E-ISSN: 2176-6665 

1                                                                                                                              MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

DOI: 10.5433/2176-6665.2025v30e51612 

Recibido el 11/10/2024; 

aprobado el 21/02/2025; 

publicado el 05/04/2025. 

 
 
 

Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional: reflexiones 
a partir del trabajo con mujeres indígenas 

 
Researching and collaborating from an intersectional perspective: reflections 

from working with Indigenous women 
 

Pesquisar e colaborar em uma perspectiva interseccional: reflexões a partir do 
trabalho com mulheres indígenas 

 
*Emilia Villagra1  
*Ana Sofía Soria2  

 
Resumen 

El propósito de este artículo es presentar algunas reflexiones sobre las 
implicancias de investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional. 
En primer lugar, presentamos las inflexiones, polémicas y apropiaciones que 
caracterizan al giro interseccional y que, en relación a nuestras experiencias, 
nos permiten delinear un posicionamiento para trabajar con mujeres indígenas. 
En segundo lugar, retomamos dos situaciones ocurridas en el contexto de 
nuestro trabajo de investigación y colaboración con dos organizaciones de 
Argentina –las Warmis de Nazareno y el Movimiento de Mujeres y Diversidades 
Indígenas por el Buen Vivir– para puntualizar cómo dichas situaciones 
interpelaron el sentido de nuestras prácticas. En tercer lugar, a modo de cierre, 
ensayamos algunas ideas sobre la articulación entre academia comprometida 
e interseccionalidad que, en contextos de trabajo con mujeres indígenas, sitúa 
a la reflexividad como instancia fundamental desde el punto de vista 
metodológico, político y ético. 

Palabras claves: investigación; colaboración; interseccionalidad; reflexividad; 
mujeres indígenas. 

 
Abstract 

The purpose of this article is to present some reflections on the implications 
of researching and collaborating from an intersectional perspective. First, we 
present the inflections, polemics and readings which characterize the 
intersectional turn and that, in relation to our experiences, allow us to 
outline positioning for working indigenous women. Second, we take up two 
situations that occurred in the context of our research and collaboration with 

 
1 Universidad Nacional de Córdoba, Facultad de Ciencias de la Comunicación, Instituto de Estudios en 

Comunicación, Expresión y Tecnologías, Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 
(UNC/FCC/IECET, Córdoba, CBA, Argentina). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5639-7997. 

2 Universidad Nacional de Córdoba, Facultad de Ciencias Sociales, Centro de Investigaciones y Estudios 
sobre Cultura y Sociedad, Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (UNC/FCS/CIECS, 
Córdoba, CBA, Argentina). ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9251-6255. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://orcid.org/0000-0002-5639-7997
https://orcid.org/0000-0001-9251-6255


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          2 

two organizations in Argentina – the Warmis de Nazareno and the 
Movimiento de Mujeres y Diversidades Indígenas por el Buen Vivir – in 
order to highlight how these situations questioned the meaning of our 
practices. Thirdly, by way of conclusion, we offer some ideas on the 
articulation between committed academia and intersectionality which, in 
contexts of work with indigenous women, situates reflexivity as a 
fundamental instance from a methodological, political and ethical point of 
view. 

Keywords: research; collaboration; intersectionality; reflexivity; indigenous 
women. 

 
Resumo 

O objetivo deste artigo é debater algumas reflexões sobre as implicações de 
pesquisar e colaborar a partir de uma perspectiva interseccional. Primeiro, 
apresentamos as inflexões, polêmicas e apropriações que caracterizam a 
virada interseccional e que, em relação às nossas experiências, permitem-
nos traçar um posicionamento para trabalhar com mulheres indígenas. Em 
segundo lugar, voltamos a duas situações que ocorreram no contexto do 
nosso trabalho de investigação e colaboração com duas organizações na 
Argentina – o Warmis de Nazareno e o Movimento de Mulheres Indígenas 
e Diversidades para o Bem Viver – para apontar como estas situações 
desafiaram o sentido de nossas práticas. Em terceiro lugar, à guisa de 
conclusão, oferecemos algumas ideias sobre a articulação entre academia 
comprometida e interseccionalidade que, em contextos de trabalho com 
mulheres indígenas, situa a reflexividade como instância fundamental do 
ponto de vista metodológico, político e ético. 

Palavras-chave: investigação; colaboração; interseccionalidade; reflexividade; 
mulheres indígenas. 

 
 
 

Introducción  

Asumir una posición de colaboración en una investigación es un camino lleno 
de incertidumbres y desafíos. No sólo porque transitarlo exige una reflexividad acerca 
de las relaciones que construimos durante un proceso de trabajo de campo, sino 
también porque dicho proceso despierta inquietudes tanto en quienes investigamos 
como en quienes nos permiten entrar a sus vidas para llevar adelante una 
investigación, a la par de acompañar sus demandas e intereses particulares. Una 
experiencia de colaboración es, sin duda, una invitación a una revisión 
permanentemente de cómo el hecho de compartir actividades, escuchar vivencias, 
brindar apoyos y definir problemas está relacionado con las estructuras de 
desigualdad que nos constituyen a quienes entramos en relación. 

En el contexto de investigaciones vinculadas a procesos de organización 
política de mujeres indígenas, nuestra experiencia de colaboración nos viene 
interpelando en varios sentidos. Trabajar con esas mujeres ha sido y es un aprendizaje 
constante sobre cómo tejer vínculos desde el compromiso de construir un conocimiento 
orientado a la transformación y acompañar sus luchas sobre la base de la reflexividad, 
el respeto y el afecto. Las inquietudes que nos fue presentando esa experiencia de 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

3                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

colaboración fueron articuladas con los debates del giro interseccional en el espacio 
de un proyecto de investigación colectiva3. Allí compartimos diálogos que nos 
permitieron delinear, al menos provisoriamente, un posicionamiento respecto de 
nuestro hacer en relación a mujeres subalternizadas en contextos situados. 

Las discusiones que mantuvimos en torno a la interseccionalidad nos llevaron 
a discutir el supuesto según el cual la premisa de desigualdad de género no es 
suficiente para entender las vivencias y experiencias de luchas de las mujeres 
indígenas. Estas discusiones nos permitieron también reflexionar sobre las implicancias 
de trabajar contextualmente con el clásico problema de la “diferencia entre mujeres” 4, 
lo que a su vez implicó interrogar el “cómo” y el “para qué” de nuestras investigaciones 
y colaboraciones: ¿asignar el adjetivo de colaborativas a nuestras investigaciones 
implica de por sí conjurar el sesgo etno o sociocéntrico de nuestras prácticas?, ¿qué 
nos ofrece la perspectiva interseccional para abordar esta pregunta?, ¿qué supone 
investigar y colaborar desde la interseccionalidad? 

En este marco, el propósito de este artículo es ofrecer algunas reflexiones sobre 
las implicancias de investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional. Para 
ello, organizamos el argumento en tres secciones. En primer lugar, presentamos las 
inflexiones, polémicas y apropiaciones que caracterizan al giro interseccional y que, 
en relación a nuestras experiencias, nos permiten delinear un posicionamiento para 
trabajar con mujeres indígenas. En segundo lugar, retomamos dos situaciones que 
sucedieron en el contexto de nuestro trabajo de investigación y colaboración con dos 
organizaciones – las Warmis de Nazareno y el Movimiento de Mujeres y Diversidades 
Indígenas por el Buen Vivir5 – para puntualizar cómo dichas situaciones interpelaron 
el sentido de nuestras prácticas y de nuestras apuestas por co-construir un 
conocimiento que sea compartido con mujeres indígenas y resulte fecundo para sus 
luchas. En tercer lugar, a modo de cierre, ensayamos algunas ideas sobre las 
implicancias de colaborar desde una perspectiva interseccional. 

 

1. Pensar y hacer desde la interseccionalidad: inflexiones, polémicas y 
apropiaciones  

No cabe duda que el giro interseccional provocó un conjunto de transformaciones 
que tuvieron efecto en la academia, en los activismos y en el diseño de políticas. 
Si bien el campo problemático que supone la interseccionalidad no se reduce a las 
clásicas formulaciones que derivaron de la formalización e institucionalización 
del término, puesto que hay consenso en reconocer que desde los feminismos y las 
luchas de mujeres de distintos contextos se plantearon discusiones que luego se 

 
3 Proyecto de Investigación “Feminismos e interseccionalidad: genealogías y problemas desde América 

Latina” (2023-2025), financiado por la Secretaría de Ciencia y Tecnología (UNC) y radicado en la 
Facultad de Ciencias Sociales (UNC). 

4 Enunciamos el problema en estos términos porque fue una de las maneras bajo las cuales comenzó a 
discutirse el presupuesto de común opresión de las mujeres que llevó a la desestabilización del sujeto 
del feminismo. Por supuesto, luego de tantos años de activismos y discusiones, reconocemos que las 
diferencias no sólo suceden “entre mujeres”, sino entre trayectorias que asumen diferentes maneras 
de nombrar experiencias sexo-genéricas y de exclusión. Por eso mantenemos las comillas, para dar 
cuenta de un campo de problemas constitutivamente polémico y disputado. 

5 Según el último censo realizado en Argentina (Instituto Nacional de Estadísticas y Censos, 2022), se 
reconoce la existencia de 58 pueblos indígenas, alrededor de 1.306.730 personas por sobre el total de 
la población del país que equivale a 46.044.703 habitantes. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          4 

reconocieron como propias de ese campo (Viveros Vigoya, 2016), podemos identificar 
inflexiones, polémicas y apropiaciones que demarcan sus rasgos más sobresalientes 
en diferentes ámbitos. 

Hay una inflexión que puede reconocerse como parte de la definición de la 
interseccionalidad y refiere al cuestionamiento del supuesto de eje único o principal 
de la desigualdad, cuyo efecto fue forjar una nueva interpretación de la desigualdad 
y poner de relieve la mutua constitución de estructuras de dominación (Viveros 
Vigoya, 2023)6. Desde las diversas trayectorias que pueden reconocerse en la 
genealogía del giro interseccional, el hecho de visibilizar que el binarismo hombre-
mujer no era siempre el principal eje de opresión y que la premisa de desigualdad de 
género no alcanzaba para dar cuenta de la diversidad de experiencias de opresión de 
las mujeres, resultó en la desestabilización de las connotaciones universalizantes de la 
idea de Mujer (en singular y con mayúscula). Con ello, se inauguró la conocida 
interrupción que provocó el cuestionamiento del sujeto del feminismo7. 

Esta inflexión provocó fecundos desplazamientos que llevaron a la asunción 
del principio de heterogeneidad y de la “diferencia entre mujeres”. Si hay un núcleo 
teórico que define a la interseccionalidad es el reconocimiento de la pluralización de 
posiciones de poder dentro de la estructura social (Gelabert, 2017) y la aceptación de 
que una de esas posiciones encarna la norma –ya sea en términos de masculinidad, 
blanquitud, heteronormatividad– (Viveros Vigoya, 2016). Es por ello que, desde sus 
inicios, la interseccionalidad implicó asumir la diferencia como un problema pero 
también como un desafío, sobre todo teniendo en cuenta dos cosas: que la diferencia 
no es una cuestión sólo conceptual sino de poder y que las diferencias son tanto 
intergrupales como intragrupales (Crenshaw, 1991). Asumir un pensar y un hacer 
desde el giro interseccional supone, entonces, trabajar con el problema de la diferencia 
y el poder. 

En el terreno académico, el abordaje de este problema supuso el cuestionamiento 
de investigaciones vinculadas a mujeres pobres, negras, indígenas, inmigrantes, 
islámicas, entre otras. En tal sentido, el conocido ensayo de Mohanty (2008) fue un 
gran aporte para develar cómo muchas feministas académicas, mediante estrategias 
analíticas y metodológicas, creaban a la “mujer del tercer mundo” y se 
autoconfirmaban como sujetas autorales, es decir, como fuente de toda teoría y 
praxis. Esto significó la crítica del etnocentrismo, el sociocentrismo y de la 
concepción homogeneizante de la igualdad de género, en la medida que mostró la 

 
6 Desde luego, esta inflexión no es exclusiva del giro interseccional. El postulado de eje único de 

desigualdad fue discutido en distintos campos disciplinarios y tradiciones teóricas. Por nombrar 
sólo un par de casos, no olvidemos los debates que dentro del marxismo abrieron los estudios 
culturales ingleses y la teoría del discurso en torno al reduccionismo económico.  

7 Como indican diversos estudios (Curiel, 2007; Jabardo, 2012; Viveros Vigoya, 2016, 2023), si el campo 
de la interseccionalidad se nutre de debates que no se reducen a la formalización del término que 
le dió Kimberlé Crenshaw en su artículo Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 
Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics (Crenshaw, 
1989), podemos reconocer una amplia diversidad de experiencias que a lo largo de la historia 
cuestionaron la connotación universalizante de la idea de Mujer. En el contexto estadounidense, 
basta recordar la pregunta ¿Acaso no soy una mujer? de Sojourner Truth en el marco de las luchas 
sufragistas del siglo XIX, los debates fundamentales que abrieron las activistas del Colectivo 
Combahee River y del black feminism a partir de los setenta y ochenta, así como los aportes del 
feminismo chicano. No podemos desconocer tampoco cómo el activismo de mujeres negras e 
indígenas de América Latina y el Caribe fue crucial para desarticular el presupuesto de “común 
opresión de las mujeres” y poner en el centro del debate al racismo y la colonialidad como 
estructurantes de las desigualdades. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

5                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

política de representación que operaba en diversos análisis al construir a las “otras” 
como víctimas del patriarcado y proyectar sobre ellas un ideal universal de igualdad. 

De este modo, a partir del cuestionamiento de las interpretaciones dominantes 
sobre la desigualdad, la interseccionalidad abrió un rico campo problemático sobre la 
relación entre diferencia y poder en los feminismos. Uno de los nudos que sintetiza 
ese campo problemático es, como lo indicaron Crenshaw (1989, art. 8) y Lugones 
(2005), cómo hacer visible aquello que permanece fuera del campo de visión. De qué 
modo hacer espacio y encontrar un lugar en el discurso para que se exprese el vacío 
que hay cuando decimos, por ejemplo, mujer, negro o pueblo indígena. Es por eso 
que, desde la lectura que hace Lugones del trabajo de Crenshaw, la interseccionalidad 
permite –y aquí su carácter político– el desenmascaramiento de lo que permanece 
invisible: 

 
Comprender la intersección de opresiones de género, clase, sexo y 
raza nos capacita reconocer las relaciones de poder entre las 
mujeres blancas y las de color. Pero también nos capacita para ver 
efectivamente a las mujeres de color bajo la opresión allí donde la 
comprensión categorial de ‘mujer’, tanto en el feminismo blanco 
como en el patriarcado dominante, oculta su opresión. Esta es la 
contribución crucial de Kimberlé Crenshaw (Lugones, 2005, p. 67). 

 
Este compromiso de asumir la relación entre diferencia y poder como un 

problema propio de la interseccionalidad, tanto en su dimensión epistémica como 
política, tuvo distintas derivas. No hay duda que, desde su formalización e 
institucionalización, la interseccionaldiad tuvo una interesante expansión en los 
estudios de género y la teoría feminista contemporánea (Gelabert, 2017). Sin embargo, 
este mismo hecho es lo que provocó distintas apropiaciones y controversias, porque a 
medida que se amplió su influencia surgieron no sólo serios esfuerzos por desarrollar 
su especificidad analítica y metodológica, sino también críticas acerca de sus usos y 
efectos. Basta decir, en este sentido, que muchos cuestionamientos señalaron un uso 
de la categoría que abonó una concepción de las identidades como múltiples y 
fragmentadas, muy en consonancia con las retóricas multiculturalistas neoliberales. 

Desde algunas lecturas, esta tendencia expresa un uso de la interseccionalidad 
como teoría de la identidad que desconecta las experiencias interseccionales de las 
dinámicas estructurales que las crean (Morondo Taramundi, 2016)8. Esta desconexión 
entre experiencia interseccional y dinámica estructural es una crítica que apunta a 
marcar la utilización descontextualizada que hacen ciertos análisis respecto del 
término, en tanto hablan de experiencias o diferencias apelando a una descripción que 
se limita a enumerar el género, la raza, la nacionalidad, seguido siempre de un etcétera 
que cierra la descripción. Lo que ocurre en estos casos es que la interseccionalidad se 
usa para mencionar las diferencias, pero no para problematizar y contextualizar sus 
procesos constitutivos. 

 
8 Esta crítica se vincula a la diferencia entre perspectiva estructuralista y perspectiva posmoderna o 

posestructuralista. Mientras la primera se asocia a las fuentes del black feminism y la teoría del punto 
de vista, la segunda se relaciona con las apropiaciones que de la interseccionalidad se hicieron desde 
la academia del norte europeo (Carbin; Edenheim, 2013; Morondo Taramundi, 2016; Viveros 
Vigoya, 2023). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          6 

En la misma línea argumentativa, algunos estudios señalan que ese uso del 
término se debe a que, desconectada de su metáfora estructuralista, la interseccionalidad 
sirvió como lenguaje tranquilizador para hablar de las diferencias y crear consensos en 
el contexto de un feminismo liberal del “todo incluido”, desactivando discusiones 
teóricas y ontológicas sobre la diferencia, la agencia o el poder (Carbin; Edenheim, 
2013). Desde esta perspectiva, hablar de diferencias parece haber transitado el derrotero 
de asumir un posicionamiento que, más allá de su pretensión de ser crítico y abordar la 
complejidad, termina repitiendo el mantra de la intersección de opresiones, sin llevar 
adelante análisis situados que desentrañen los modos concretos en que las estructuras 
configuran relaciones sociales asimétricas. 

Este tipo de señalamientos apuntan a una crítica del pensamiento categorial 
(Lugones, 2005) y del modelo aditivo o multiplicativo de la desigualdad (Viveros 
Vigoya, 2023), desde donde se interpretan las categorías de exclusión como 
independientes, no se consideran los modos situados en que las mismas se articulan y 
se define a la diferencia como una suma de desventajas: 

 
Considerar el género, la raza y la clase como categorías distintas que 
se suman, es decir, como adición de opresiones, puede llevar a pensar 
que las personas de ciertos grupos siempre van a experimentar 
mayores privilegios o desventajas que las personas de otros grupos. 
Así, podríamos suponer que la posición más “desventajosa” en una 
sociedad clasista, racista y sexista es necesariamente la de una mujer 
negra pobre. Sin embargo, si se compara su situación con la de los 
hombres jóvenes de su mismo grupo social, más expuestos que ellas 
a ciertas formas de arbitrariedad, como la violencia policíaca, nos 
damos cuenta de que el funcionamiento de la dominación es 
contextual. El análisis de configuraciones sociales particulares puede 
relativizar las percepciones del sentido común sobre el funcionamiento 
de la dominación. La visión de las relaciones entre ejes como aditiva 
ha sido muy criticada porque no permite ver cómo la interrelación 
entre categorías provoca no solo formas de desigualdad y 
discriminación concretas, sino diferentes a las que genera la suma de 
los efectos de las categorías (Viveros Vigoya, 2023, p. 78-79). 

 
Estos cuestionamientos son atendibles en la medida que llaman la atención 

sobre los efectos de usar la interseccionalidad como término que permite describir una 
situación de desigualdad a partir de la enumeración de categorías de opresión. Más aún, 
al advertir sobre la necesidad de analizar el modo contextual en que se configura y 
experimenta la desigualdad, dejan el campo abierto para seguir discutiendo las 
implicancias de llevar investigaciones desde el giro interseccional. A pesar que estos 
debates tuvieron fecundos desarrollos, para nosotras significa la oportunidad de volver 
a preguntarnos por la manera en que trabajamos la relación entre diferencia y poder en 
investigaciones situadas. Cuestión que, entre otras cosas, implica reconocer que los 
clásicos problemas de la interseccionalidad adquieren una tesitura distinta a la luz de, 
por ejemplo, la discusión de la condición colonial (Mendoza, 2023; Soria, 2023). 

Llevar adelante investigaciones y relaciones de colaboración con mujeres 
indígenas desde la interseccionalidad implica, por lo tanto, estar advertidas sobre los 
efectos de usar el término de manera descontextualizada y desde la perspectiva de los 
modelos aditivos de la desigualdad. Sobre esta base, en el marco de los vínculos que 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

7                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

sostenemos con aquellas mujeres, las discusiones colectivas que fuimos transitando nos 
llevaron por senderos que, teniendo en cuenta genealogías, críticas, controversias y 
contextos de apropiación, nos permitieron delimitar un posicionamiento acorde a los 
desafíos que nos fueron planteando los terrenos concretos de nuestras investigaciones 
y colaboraciones. Posicionamiento que, más que una certeza, lo asumimos como punto 
de partida “sin garantías” (Hall et al., 2010). 

Esas discusiones nos condujeron a asumir la interseccionalidad como 
perspectiva que sitúa en el centro de preocupación el problema del método, es decir, el 
modo en que trabajamos con mujeres indígenas. Esto significa asumir un trabajo que 
avanza y retrocede desde preguntas como éstas: ¿de qué manera transitamos la espinosa 
cuestión entre “nosotras” y “ellas”?, ¿cómo trabajamos nuestras diferenciales exposiciones 
al riesgo sin caer en la construcción de la “otras” como víctimas?, ¿cómo hacemos para 
no definirlas como ejemplo de situaciones interseccionales?, ¿cómo dialogamos con sus 
prioridades y perspectivas?, ¿cómo trabajamos las diferencias entre sus agendas y las 
nuestras? Estas preguntas dibujan apenas un trazo de lo que para nosotras implica 
asumir la interseccionalidad como un método de trabajo. 

La interseccionalidad, entonces, como perspectiva que nos compromete con un 
método de trabajo con la diferencia, nos implica en una permanente reflexividad en 
torno a la trama de desigualdad de la que somos parte. Esto, si bien no es novedoso, nos 
invita a realizar investigaciones y colaboraciones desde una constante interrogación de 
lo que pensamos, decimos y hacemos en nombre de la descolonización del 
conocimiento, la crítica del etnocentrismo o la colaboración para la transformación. El 
desafío es no sólo buscar entender y acompañar las vivencias de las mujeres con las que 
trabajamos, sino interrogar nuestras experiencias en relación a las de ellas. Por ello, 
nuestro posicionamiento es asumir la reflexividad como apuesta ética y política que nos 
permita ver y escuchar lo que emerge cuando trabajamos entre mujeres que buscamos 
tejer alianzas desde posiciones desiguales. 

 

2. Los senderos inciertos y desafiantes de la colaboración 

2.1 La urdimbre que sostiene la trama: Emilia y las Warmis de Nazareno 

Desde hace diez años colaboro y acompaño procesos de organización política 
de pueblos indígenas en el municipio de Nazareno, al noroeste de la provincia de Salta, 
Argentina, en el marco de una serie de luchas territoriales que lleva adelante la 
Organización de Comunidades Aborígenes de Nazareno (OCAN), espacio que nuclea 
a 23 comunidades que se reconocen como parte del Pueblo Kolla. En ese marco, realicé 
una investigación doctoral donde, además de analizar la relación entre prácticas de 
mediatización y disputas por el reconocimiento de las tierras, acompañé el desarrollo 
y la puesta en marcha de una radio comunitaria, colaborando en la gestión y 
producción de contenido mediante proyectos de extensión universitaria y de otros 
financiamientos estatales. 

Posteriormente, a raíz de esa labor sostenida de compromiso y colaboración con 
las demandas de la OCAN, en 2021 comencé a acompañar a un grupo de mujeres de 
ese mismo municipio –que también forman parte de la organización–, denominado 
Warmis de Nazareno, quienes, en el marco de la pandemia por el COVID-19, decidieron 
conformar un espacio destinado a tejer, cantar, realizar ceremonias y compartir 
problemas o preocupaciones que atañen la vida de las mujeres. En esta ocasión, fui 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          8 

convocada, junto a otra persona de la universidad, para colaborar en la búsqueda de 
un financiamiento que les permitiera sostener sus reuniones, situación que decantó en 
un proyecto que actualmente es financiado por el Fondo de Mujeres del Sur en el marco 
del Programa Liderando desde el Sur y que tiene como principal objetivo consolidar la 
labor con los tejidos y fortalecer la participación política de las mujeres. Allí, además 
de aportar ayuda técnica en la gestión del proyecto, colaboré en la organización de 
capacitaciones y talleres vinculados a la confección de tejidos, así como al desarrollo 
de producciones sonoras en formato de podcast que pretenden visibilizar las experiencias 
políticas de las mujeres, así como las múltiples actividades que realizan. Esta labor 
derivó en un proyecto de investigación posdoctoral que actualmente me encuentro 
ejecutando y que tiene como objetivo comprender los procesos de organización y 
subjetivación política de las Warmis. 

Este acercamiento me despertó la inquietud de querer entender por qué, si 
existía una organización en común que las nucleaba, las mujeres habían decidido 
conformar un espacio propio, es decir, autónomo a la OCAN. Con el tiempo, a través 
de mi colaboración en el desarrollo del proyecto, comencé a participar en reuniones 
donde se discutían los principales acercamientos y diferencias con la OCAN, así como 
conocer y compartir actividades cotidianas de sus vidas (tejer, cocinar, cultivar la 
tierra, criar animales, cuidar de sus hijas e hijos, etc.), lo que me permitió identificar la 
existencia de un tejido invisible tramado por diferentes experiencias de vida, pero que 
tenía un horizonte en común: que las mujeres dejaran de ser imperceptibles en los 
procesos económicos, políticos y territoriales de Nazareno. Esto se traducía en el 
entusiasmo por convocar encuentros de tejido, organizar ceremonias o juntarse a 
conversar sobre problemas que involucran distintas formas de violencia hacia las 
mujeres en ámbitos familiares, educativos, políticos y sociales. 

No profundicé en esta mirada hasta que un día, en el marco de un taller 
organizado por las Warmis en el que tuve la oportunidad de participar, tres mujeres 
contaron sus historias de vida desbordando lo que para mí significaba hasta entonces 
la conformación de la OCAN. Ese desborde respondía a cuestiones vinculadas sobre 
formas de ser, estar y permanecer en ese espacio, ganarse un lugar y al mismo tiempo 
organizar instancias de reclamos públicos, toma de espacios o denuncias colectivas. 
Las historias de estas mujeres focalizaban no sólo en sus participaciones en programas 
o proyectos, grupos bíblicos o comisiones de la OCAN, sino también en el 
sostenimiento cotidiano para que dichos programas o espacios subsistieran en el 
tiempo, demandando en ellas una ágil y sobrecargada coordinación de actividades que 
implicaba cocinar en las asambleas para más de 100 personas, tomar conocimiento y 
encontrar alguna solución a situaciones vinculadas a la violencia de género, recorrer 
los distintos parajes para identificar la situación sociosanitaria de personas mayores, 
gestantes e infantes del municipio, distribuir becas para estudiantes y ayudarles en sus 
tareas, así como sostener sus propios hogares, tanto el trabajo en sus sembradíos como 
el cuidado de animales, hijos/as y adultos mayores. De esta manera, a través de sus 
narrativas de vida, me daba cuenta de que era evidente que el sustento de la OCAN no 
era sólo fruto del trabajo que se realizaba en las asambleas, de los temas que se 
discutían y de los pliegos que se redactaban para agilizar una demanda, sino sobre 
todo por la labor que las mujeres realizaban en tareas no reconocidas como parte de 
sus acciones cotidianas. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

9                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

Un año después de acompañar la experiencia del proyecto de las Warmis, a 
pesar de la apreciación negativa por parte algunos delegados de la OCAN respecto a 
que estas conformaran un espacio propio, una de ellas fue elegida como 
vicecoordinadora de la organización, un cargo que hasta el momento no existía y que 
fue creado a partir de una demanda de las propias mujeres, preocupadas por disputar 
un lugar en los espacios de coordinación para plantear los temas y problemas que 
consideran importantes, así como articular junto a la OCAN algunas de las actividades 
del proyecto. Estos movimientos me advertían que las mujeres no pretendían 
abandonar, sustituir o competir por un espacio de organización que representara los 
intereses de Nazareno, sino que más bien luchaban por ocupar un lugar en dicho 
espacio, debiendo encontrar diferentes estrategias para sostener, por un lado, un 
entorno de y entre mujeres y, por otro, plantear demandas y situaciones en clave de 
género en aquellos lugares donde supuestamente se discuten los intereses de toda la 
comunidad. 

Este proceso me llevó a pensar que ya no me encontraba acompañando 
simplemente a una organización política que lucha por una demanda en cuestión, sino 
a un colectivo de mujeres con quienes compartía momentos de quiebres, de silencios, 
de dolor y de entusiasmo por hacer y ser parte de la colectivización de una experiencia 
que, interpelando desde espacios íntimos, ponía en agenda los temas y problemas de 
las mujeres indígenas de esa zona. Mi involucramiento derivaba en dejarme interpelar 
por el enojo y el dolor ajeno para comprender cómo, desde diversas disputas y 
reivindicaciones, las Warmis desplegaban otras concepciones y percepciones de lo que 
significaba la lucha indígena en Nazareno. 

Leer e interpretar con otros ojos este proceso supuso un desplazamiento no sólo 
en mi trabajo de campo, sino en la forma de colaborar y acompañar, ya que aquel tiempo 
compartido me demandaba una escucha atenta, participar e interactuar en múltiples 
reuniones, tomar conocimiento de situaciones de violencia e intentar ofrecer –a partir 
de esa escucha y participación– algunas herramientas o posibles estrategias que 
abordaran situacionalmente los problemas e intereses definidos por las propias mujeres. 
A su vez, esto implicaba apostar a la creación de acuerdos comunes, reconociendo la 
existencia de privilegios y jerarquizaciones entre nosotras, distinguiendo entre aquello 
que yo considero o creo que es importante para su proceso y aquello que ellas 
consideran que es realmente importante o necesario. Pues aquí, a diferencia de la 
OCAN, ya no se trata de acompañar la gestión de un proyecto o asistir a una asamblea, 
sino de colaborar en el diseño de una propuesta colectiva que incluya los deseos, las 
necesidades y las motivaciones reales de las mujeres. 

 

2.2 Miradas que desarman: Sofía y el Movimiento de Mujeres y 
Diversidades Indígenas por el Buen Vivir 

Hace cinco años comencé mi relación con el Movimiento de Mujeres y 
Diversidades Indígenas por el Buen Vivir, una experiencia organizativa que nuclea 
problemáticas y demandas de mujeres y diversidades sexo-genéricas de diferentes 
pueblos indígenas en el territorio hoy llamado Argentina. En plena efervescencia de la 
marea feminista, comencé a escuchar con más atención las demandas de algunas 
mujeres indígenas en un escenario político que mostraba marcadas transformaciones, 
entre las que destaco dos por su relevancia. Por un lado, la mayor visibilidad de nuevas 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          10 

formas de enmarcar las demandas mapuche-tewelche que venían gestándose hace 
tiempo y el creciente protagonismo de las mujeres en ese proceso (Briones, 2020a)9. Por 
otro lado, y frente a esas formas emergentes, la reactualización de discursos 
estigmatizantes sobre luchas indígenas por parte de un gobierno nacional que, desde 
su asunción en 2015 y sobre todo a partir de 2017, calificó como terroristas a distintas 
organizaciones y activistas10. 

Hasta entonces mi trayectoria de investigación había estado centrada en las 
políticas indigenistas, pero aquellas transformaciones me llevaron a estar más atenta a 
lo que sucedía con las mujeres indígenas. Empecé a seguir las intervenciones públicas 
del Movimiento de Mujeres y Diversidades Indígenas por el Buen Vivir que circulaban 
en medios de comunicación y redes sociales, prestando particular atención a los marcos 
de lectura que ofrecían sobre la situación de nuestro país. Fue entonces que decidí 
comunicarme con una de sus principales referentes y fundadoras, Moira Millán, para 
concretar un encuentro e intercambiar sobre nuestras trayectorias. Ello ocurrió en 2019 
y desde entonces forjamos una relación que resultó en un progresivo vínculo de 
colaboración con el Movimiento. Todo esto supuso un derrotero cargado de inquietudes 
acerca de mi lugar en el caminar de las mujeres indígenas que lo integran. 

En ese contexto, mi interés de investigación se centró en los encuentros y 
desencuentros entre mujeres indígenas y feminismos. El proceso de construcción de 
conocimiento que emprendí no fue explícitamente situado en una investigación 
colaborativa, sino que el propio vínculo que fue gestándose devino en una colaboración 
que me permitió no sólo revisar mis intereses de indagación y los debates disciplinares 
en los que enmarco mi tarea, sino también participar cada vez más en acciones 
relacionadas con la agenda del Movimiento. Mi presencia fue convocada en distintos 
momentos para ser parte de la organización y gestión de distintas actividades de 
relevancia, una de ellas fue el III Parlamento de Mujeres y Diversidades Indígenas por 
el Buen Vivir, realizado en 2022, en la localidad de Chicoana de la provincia de Salta. 

En esa oportunidad, ocurrieron situaciones que me provocaron sensaciones que 
no pude entender sino con el paso del tiempo. Cuando fui invitada a ser parte del 
evento sentí una gran responsabilidad porque las mujeres del Movimiento, luego de 
construido un piso mínimo de confianza, estaban dando un paso más; o mejor dicho, 
estábamos dando juntas un paso más en nuestro vínculo de colaboración, con todas las 
incertidumbres y sorpresas que eso puede significar. Era la primera vez, luego de la 
pandemia, que tendría la oportunidad de compartir presencialmente con mujeres de 
varios pueblos indígenas que habitan distintos puntos del territorio nacional. Colaboré 
con la gestión de recursos en los momentos previos al encuentro y me encomendaron 
el armado de un taller sobre educación pluricultural que se realizaría durante el 
desarrollo del parlamento junto a una colega antropóloga y dos mujeres indígenas. 

 
9 Si bien el Movimiento de Mujeres y Diversidades Indígenas por el Buen Vivir está compuesto por 

mujeres de diversos pueblos indígenas, son las mujeres mapuche-tewelche quienes impulsaron su 
conformación y quienes lideran muchas de sus iniciativas. 

10 A pesar de que el uso de la categoría de terrorismo para calificar muchos activismos indígenas no era 
una novedad, durante la presidencia de Mauricio Macri (2015-2019) se dieron mejores condiciones de 
posibilidad para expandir y consolidar sentidos comunes en torno a nuevos “enemigos internos”. En 
el marco del conflicto territorial con la Pu Lof en Resistencia de Cushamen en 2017, la desaparición 
del artesano Santiago Maldonado y el asesinato del joven mapuche Rafael Nahuel por parte de las 
fuerzas nacionales de seguridad evidenciaron reconfiguraciones hegemónicas dirigidas a significar 
prácticas políticas indígenas de oposición como “violentas” y “terroristas”.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

11                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

Las tareas en las que me involucré me dieron la seguridad de un lugar de 
colaboración: ser útil para que el encuentro saliera bien mediante la gestión de 
contactos, reuniones y recursos, así como la planificación de instancias que habilitaran 
la posibilidad de intercambiar y parlamentar entre las mujeres indígenas asistentes. 
Ese lugar era el más conocido para mí porque mi formación profesional y académica 
me permitían poner a disposición habilidades y conocimientos para que esas mujeres 
pudieran avanzar en sus diálogos, decisiones y agendas. Sin proponérmelo, me 
autoasigné el rol de académica y universitaria que estaba a disposición; sin embargo, 
durante los tres días que duró el encuentro, hubo momentos en que ese rol sufrió una 
conmoción porque, en medio de la infinidad de cuestiones a resolver, yo esperaba que 
me encomendaran tareas vinculadas al trabajo intelectual (tomar notas, transcribir 
grabaciones, elaborar afiches, escribir declaraciones, etc.).  

Ese pedido, por fuera de la responsabilidad que ya tenía asignada, no llegó. 
No quería quedarme esperando, quería hacer cosas porque eso me evitaría estar en 
cierta pasividad que yo interpretaba como falta de iniciativa, pero por sobre todo estar 
en posición de observación, algo que nunca me dejó de provocar incomodidad. 
Mientras eso ocurría, decidí ofrecer mi ayuda en tareas de cocina, lavado de platos y 
cuidado de niños/as y, sorpresivamente, tuve mucho para hacer. Lo hice con gusto, 
pero no dejé de sentir algo de inquietud y desconcierto, sensaciones que incluso 
persistieron luego de regresar del viaje. Pero ¿por qué todas esas sensaciones?, ¿tal 
vez por sentir que mi colaboración no había sido convocada desde el lugar más 
conocido para mí?, ¿porque no había podido ofrecer lo que me resultaba más 
cómodo?, ¿porque no estaba segura de haber hecho lo suficiente o lo que esperaban 
de mí? 

Quizás fue un poco de todo eso. Luego de un tiempo, pude advertir que la 
colaboración no había terminado de tejerse sino hasta estar juntas en un terreno 
concreto en el que, mientras las mujeres indígenas parlamentaban, mi lugar se iba 
definiendo en función de la dinámica del encuentro. Esto me enfrentó a dos 
cuestiones: por un lado, estaba actuando bajo la lógica y los intereses de la academia 
porque, como dicen Rappaport y Ramos Pacho (2005), la colaboración va más allá de 
lo interpersonal e intervienen los intereses institucionales que cada parte representa; 
por otro lado, había definido el sentido de mi colaboración sin dejar mucho espacio 
para que las propias mujeres indígenas lo hicieran. Compartí estas vivencias con 
colegas, una de ellas me devolvió una reflexión: “es que vos eras la que estaba siendo 
observada”. Lo que estuvo en juego fue la mirada desde la que yo estaba 
presuponiendo la colaboración y eso se desarmó en el terreno en el que se estaba 
gestando el sentido mismo de esa colaboración. 

Terminado el parlamento y ya todas habiendo regresado a nuestros 
territorios, en una conversación telefónica con una de las integrantes del Movimiento, 
ella me dijo: “estoy muy contenta con tu labor”. Aprendí, o volví a aprender, que 
aunque tengamos ideas previas y bienintencionadas de la colaboración, ésta se va 
tejiendo en el momento en el que interactuamos y su dinámica siempre conmueve 
miradas acerca de los acompañamientos y compromisos que asumimos. Aprendí 
también que la palabra labor, a pesar de estar vinculada al trabajo y todo lo que ello 
implica en términos de producción de resultados, también se refiere a labrar, tejer y 
hacer una costura. Una labor es una tarea que involucra las manos, sus intensidades, 
aciertos e imprecisiones. Las manos que hacen una co-labor son muchas y distintas, y 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          12 

del modo en que ellas se encuentran depende la composición de un común. Un 
común se pespuntea, se arma de a poco, se prueba, se vuelve a armar, y en cada 
situación nos devuelve la alegría del encuentro o el desconcierto de la pregunta.  

 

3. Reflexiones finales: colaborar desde el giro interseccional  

A lo largo de este artículo, recuperamos algunas inflexiones, polémicas y 
apropiaciones que caracterizan al giro interseccional y que, en relación a nuestras 
investigaciones y colaboraciones, nos permiten definir la orientación de un 
posicionamiento para trabajar con mujeres indígenas. En este marco, como señala 
Viveros Vigoya (2023), asumimos la interseccionalidad como algo más que un 
concepto o perspectiva que aplicamos en nuestras investigaciones, en tanto es una 
necesidad política y ética que difumina la frontera entre lo personal y lo intelectual. 
Es una necesidad porque, al asumir la premisa de que la producción de 
conocimiento en la que nos implicamos tiene relación con nuestra posición en 
estructuras de desigualdad, no podemos dejar de interrogarnos sobre lo que sucede 
cuando establecemos relaciones con mujeres que ocupan otras posiciones en esas 
estructuras. 

El giro interseccional nos abre la posibilidad de asumir no sólo que la 
producción de conocimiento está atravesada por estructuras de desigualdad cuando 
trabajamos “entre mujeres”, sino también que nuestra tarea como investigadoras es 
hacer de esa desigualdad un problema a trabajar en todas las dimensiones de 
nuestras prácticas de investigación. Ello supone implicarnos en procesos de 
transformación de situaciones de injusticia junto a quienes trabajamos, donde uno 
de los mayores desafíos es reconocer que la academia es una de las tantas locaciones 
en las que se producen representaciones y conocimientos, junto a otras como los 
activismos, aunque con historias, lógicas y direccionalidades distintas (Leyva 
Solano, 2018). Pero, como indica esta autora, no se trata de tomar a la academia y a 
los activismos como dos espacios irreconciliables, sino de transitar las tensiones que 
emergen durante sus cruces cuando asumimos nuestra tarea desde una idea de 
academia comprometida. 

Si la interseccionalidad nos permite delinear un posicionamiento para 
trabajar la “diferencia entre mujeres” desde el reconocimiento de las desigualdades 
y jerarquías, asumir el rol de académicas comprometidas nos enfrenta a los 
(des)encuentros entre distintas formas de producción y legitimación del saber, de 
interpretar contextos de desigualdad y de direccionar prácticas políticas. Estos, a su 
vez, son problemas abordados por diferentes disciplinas preocupadas por cuestionar 
la violencia epistémica que marcó el nacimiento de las Ciencias Sociales y 
Humanidades, cuestión que desde hace largo tiempo viene dando lugar a 
experiencias de investigación-acción, activista, militante, en co-labor, entre otras. 
Podemos decir, entonces, que la interseccionalidad es un lugar singular desde el cual 
se concreta una práctica de investigación comprometida que busca cuestionar las 
políticas de representación de la academia (Mohanty, 2008). 

Más allá de las etiquetas, nuestro compromiso de trabajar desde un campo 
de problemas que articula interseccionalidad y academia comprometida nos abre la 
posibilidad de vincularnos con las mujeres indígenas desde una permanente 
reflexividad. Es por eso que, como desarrollamos en el primer apartado, entendemos 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

13                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

que nuestro hacer y pensar están centrados en la preocupación por un método de 
trabajo que busca una constante vigilancia de intereses de investigación, maneras de 
formular problemas y formas de entramar acompañamientos y colaboraciones. Es 
desde ese lugar que apelamos al esfuerzo por mirar y escuchar lo que esas mujeres 
nos proponen, así como hacer intercambios que se pueden presentar como 
colaboraciones acordadas o demandadas (Briones, 2013) que permiten problematizar 
lugares de enunciación, metodologías de producción de conocimiento, presupuestos 
sobre las voces que entran en diálogo, así como modalidades y temporalidades de 
las prácticas políticas. 

En nuestra experiencia situada de acompañamiento y colaboración, 
identificamos algunos efectos que derivan de lo que percibimos y escuchamos 
cuando buscamos tejer alianzas con mujeres indígenas. Por ejemplo, el conocimiento 
académico que producimos no surge exclusivamente de preguntas que provienen de 
proyectos personales y las agendas institucionales en las que se referencian, sino que 
parten de aquello que nuestras interlocutoras reconocen como condiciones de 
desigualdad en relación a sus trayectorias de vida. Aquí, la colaboración se ajusta a 
las prioridades de las mujeres, instancia donde se vuelve necesario historizar y 
reponer aquello que ellas reconocen como relevante en el marco de sus procesos de 
reconstrucción de experiencias y organización política, permitiéndonos articular la 
labor académica con las agendas que identificamos en terreno. 

Sin embargo, partir de sus prioridades como marco de nuestras 
investigaciones es un paso necesario, pero no suficiente, en la medida que no nos 
da la respuesta sobre posibles formas de colaborar; más bien nos invita a pensar en 
formas creativas de ser y estar en terreno que nos abren posibilidades sobre cómo 
construir prácticas de acompañamiento y colaboración. Tampoco este camino nos 
resuelve de antemano el problema de las desigualdades estructurales porque, como 
indica Briones (2020b), horizontalizar es más un horizonte que un logro definitivo. 
En este proceso abierto desarrollamos prácticas de todo tipo, como la ayuda técnica 
para elaborar notas, la solicitud de subsidios, la generación de contactos 
estratégicos, el armado de pliegues de reclamos o denuncias, la creación de 
productos comunicacionales, la resolución logística de actividades, la preparación 
de comidas, el lavado de platos, el cuidado de niños/as. Es en estos escenarios donde 
conjugamos modalidades –académicas y no académicas– de investigar y colaborar, 
estableciendo puentes entre diversos intereses y maneras de transformar las 
realidades que nos afectan. 

En tal sentido, la presentación de nuestras vivencias en terreno permite 
vislumbrar esa forma de acompañamiento, enfatizando en el carácter situacional 
para la consolidación de una forma específica de colaborar. Esto implica reconocer 
la existencia de relaciones de fuerza, tensiones, negociaciones y expectativas que 
condicionan y reconfiguran la experiencia del trabajo articulado. Abordar de manera 
creativa y comprometida estas diferencias y tensiones es una manera de dar impulso 
a la colaboración desde la pluralidad, al replanteamiento de nuestras prácticas y a la 
riqueza epistemológica de una investigación desde las alianzas (Hernández Castillo, 
2018). Esto no es más que una apuesta por una metodología de la interseccionalidad 
que asume las tensiones como productivas y reconoce no sólo las diferencias, sino 
su naturaleza relacional (Lugones, 2018). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          14 

Los senderos inciertos y desafiantes de la colaboración nos permiten asumir 
las tensiones no sólo como desencuentros, sino también como malentendidos 
necesarios que nos permiten ver las posiciones que ocupamos, producir desplazamientos 
en las formas de colaborar y construir una relación que, a partir del compartir 
vivencias, escuchar demandas y acompañar desde el afecto y el respeto, nos permiten 
también disponernos a la voz de las mujeres indígenas como potenciales dispositivos 
conceptuales (Rappaport; Ramos Pacho, 2005). 

 
 

Referencias  

BRIONES, Claudia. Conflictividades interculturales: demandas indígenas como crisis fructíferas. 
Guadalajara: CALAS; Bielefeld University Press, 2020a. Disponible en: 
http://calas.lat/sites/default/files/briones.conflictivides_interculturalels.pdf. Consultado el: 7 
sept. 2022. 

BRIONES, Claudia. Conocimientos sociales, conocimientos académicos: asimetrías, colaboración, 
autonomías. Berlin: desiguALdades.net, 2013. (Working Paper, n. 39). Disponible en: 
https://www.desigualdades.net/Resources/Working_Paper/39_WP_Briones_Online.pdf. 
Consultado el: 27 jun. 2023. 

BRIONES, Claudia. La horizontalidad como horizonte de trabajo: de la violencia epistémica a 
la co-labor. In: CORNEJO, Inés; RUFER, Mario (ed.). Horizontalidad: hacia una crítica de la 
metodología. Buenos Aires: CLACSO, 2020b. p. 59-92. Disponible en: https://biblioteca-
repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15680/1/Horizontalidad.pdf. Consultado el: 3 
marzo 2023. 

CARBIN, Maria; EDENHEIM, Sara. The intersectional turn in feminist theory: a dream of a 
common language?. European Journal of Women’s Studies, Thousand Oaks, v. 20, n. 3, p. 233-248, 
mayo 2013. DOI: https://doi.org/10.1177/1350506813484723. Consultado el: 22 de febrero de 
2019.  

CRENSHAW, Kimberle. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black feminist 
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. University of 
Chicago Legal Forum, Chicago, v. 1989, n. 1, p. 139-167, 1989. Disponible en: 
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf. 
Consultado el: 15 abr. 2019. 

CRENSHAW, Kimberle. Mapping the margins: intersectionality, identity politics, and 
violence against women of color. Stanford Law Review, Sydney, v. 43, n. 6, p. 1241-1299, jul. 
1991. Disponible en: https://blackwomenintheblackfreedomstruggle.voices.wooster.edu/wp-
content/uploads/sites/210/2019/02/Crenshaw_mapping-the-margins1991.pdf. Consultado el: 
21 mayo 2019. 

CURIEL, Ochy. Crítica poscolonial desde las prácticas políticas del feminismo antirracista. 
Nómadas, Bogotá, n. 26, p. 92-101, abr. 2007. Disponible en: 
https://www.redalyc.org/pdf/1051/105115241010.pdf . Consultado el: 30 sept. 2020. 

GELABERT, Tomeu Sales. Repensando la interseccionalidad desde la teoría feminista. Agora, 
Santiago de Compostela, v. 36, n. 2, p. 229-256, junio 2017. DOI: 
https://doi.org/10.15304/ag.36.2.3711. 

HALL, Stuart; RESTREPO, Eduardo; WALSH, Catherine; VICH, Victor. Sin garantías: 
trayectorias y problemáticas en estudios culturales. Quito-Ecuador: Corporación Editora 
Nacional, 2010. Disponible en: 
https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7187/1/Hall%20S-Sin%20garantias.pdf. 
Consultado el: 14 mayo 2019. 

HERNÁNDEZ CASTILLO, Rosalva Aída. Hacia una antropología socialmente comprometida 
desde una perspectiva dialógica y feminista. In: XOCHITL LEYVA, Jorge Alonso et al. AAVV 
prácticas otras de conocimiento(s): entre crisis, entre guerras. Buenos Aires: CLACSO, 2018. t. 2, 
p. 83-106. Disponible en: https://biblioteca-
repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16649/1/Practicas_Otras_2.pdf. Consultado el: 2 
junio 2021. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://calas.lat/sites/default/files/briones.conflictivides_interculturalels.pdf
https://www.desigualdades.net/Resources/Working_Paper/39_WP_Briones_Online.pdf
https://www.desigualdades.net/Resources/Working_Paper/39_WP_Briones_Online.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15680/1/Horizontalidad.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15680/1/Horizontalidad.pdf
https://doi.org/10.1177/1350506813484723
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf
https://blackwomenintheblackfreedomstruggle.voices.wooster.edu/wp-content/uploads/sites/210/2019/02/Crenshaw_mapping-the-margins1991.pdf
https://blackwomenintheblackfreedomstruggle.voices.wooster.edu/wp-content/uploads/sites/210/2019/02/Crenshaw_mapping-the-margins1991.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/1051/105115241010.pdf
https://doi.org/10.15304/ag.36.2.3711
https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7187/1/Hall%20S-Sin%20garantias.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16649/1/Practicas_Otras_2.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16649/1/Practicas_Otras_2.pdf


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

15                                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612. 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADÍSTICA Y CENSOS. Censo nacional de población, hogares y 
viviendas 2022: resultados definitivos: población indígena o descendiente de pueblos indígenas 
u originarios. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Instituto Nacional de Estadística y Censos, 
2024. Disponible en: 
https://www.indec.gob.ar/ftp/cuadros/poblacion/censo2022_poblacion_indigena.pdf. 
Consultado el: 23 sept. 2024. 

JABARDO, Mercedes. Prólogo: ¿por qué esta antología del feminismo negro en castellano?. In: 
JABARDO, Mercedes (ed.). Feminismos negros: una antología. Madrid: Traficante de Sueños, 
2012. p. 13-25. Disponible en: 
https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/Feminismos%20negros-TdS.pdf. Consultado el: 1 
agosto 2021. 

LEYVA SOLANO, Xochitl. ¿Academia versus activismo?: repensarnos desde y para la práctica 
teórico-política. In: XOCHITL LEYVA, Jorge Alonso et al. AAVV prácticas otras de conocimiento(s): 
entre crisis, entre guerras. Buenos Aires: CLACSO, 2018. t. 2, p. 199-222. Disponible en: 
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16649/1/Practicas_Otras_2.pdf. 
Consultado el: 2 oct. 2024. 

LUGONES, María. Hacia metodologías de la decolonialidad. In: XOCHITL LEYVA, Jorge 
Alonso et al. AAVV prácticas otras de conocimiento(s): entre crisis, entre guerras. Buenos Aires: 
CLACSO, 2018. t. 2, p. 75-92. Disponible en: https://www.jstor.org/stable/j.ctvn96g99.6. 
Consultado el: 17 junio 2022. 

LUGONES, María. Multiculturalismo radical y feminismos de mujeres de color. Revista 
Internacional de Filosofía Política, Ciudad de Mexico, n. 25, p. 61-76, 2005. Disponible en: 
https://www.redalyc.org/pdf/592/59202503.pdf. Consultado el: 1 nov. 2020. 

MENDOZA, Breny. ‘La colonialità del genere e del potere: dalla postcolonialità alla 
decolonialità’. AboutGender International Journal of Gender Studies, Genova, v. 12, n. 24, p. 369-
407, 2023. DOI: https://doi.org/10.15167/2279-5057/AG2023.12.24.2292. 

MOHANTY, Chandra. Bajo los ojos de Occidente. Academia feminista y discurso colonial. In: 
SUÁREZ, NAVAZ; Liliana; HERNÁNDEZ CASTILLO, Rosalva Aída (ed.). Descolonizando el 
feminismo: teorías y prácticas desde los Márgenes. Madrid: Cátedra, 2008. p. 1-23. Disponible en: 
https://www.feministas.org/IMG/pdf/articulo_libro_descolonizando_el_feminismo-.pdf. 
Consultado el: 30 sept. 2019. 

MORONDO TARAMUNDI, Dolores. La interseccionalidad entre teoría del sujeto y 
perspectiva de análisis: algunos apuntes desde la teoría del derecho antidiscriminatorio. In: 
LA BARBERA, María Caterina; CRUELLS LÓPEZ, Marta (ed.). Igualdad de género y no 
discriminación en España: evolución, problemas y perspectivas. Madrid: Centro de Estudios 
Políticos y Constitucionales, 2016. p. 481-500. Disponible en: 
https://www.academia.edu/29677367/La_interseccionalidad_entre_teor%C3%ADa_del_sujeto
_y_perspectiva_de_an%C3%A1lisis_algunos_apuntes_desde_la_teor%C3%ADa_del_derecho_
antidiscriminatorio. Consultado el: 24 sept. 2022. 

RAPPAPORT, Joanne; PACHO, Abelardo Ramos. Una historia colaborativa: retos para el 
diálogo académico-indígena. Historia Crítica, Bogotá, n. 29, p. 39-62, enero/junio 2005. 
Disponible en: https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/hiscrit/article/view/3997/3240. 
Consultado el: 1 oct. 2024. 

SORIA, Sofía. Práctica académica e interseccionalidad: notas desde la poscolonialidad 
latinoamericana. Debate Feminista, Ciudad de Mexico, año 33, v. 66, p. 1-28, abr. 2023. DOI: 
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2023.66.2361. 

VIVEROS VIGOYA, Mara. Interseccionalidad: giro decolonial y comunitario. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2023. Disponible en: https://biblioteca-
repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/248817/1/Interseccionalidad.pdf. Consultado el: 
15 feb. 2024. 

VIVEROS VIGOYA, Mara. La interseccionalidad: una aproximación situada a la dominación. 
Debate feminista, Ciudad de Mexico, n. 52, p. 1-17, oct. 2016. Disponible en: 
http://www.iunma.edu.ar/doc/MB/lic_historia_mat_bibliografico/Historia%20Latinoamerican
a%20General/LAMGen%20Biblio/viveros%20vigoya%20-
%20la%20interseccionalidad.%20una%20aproximaci%C3%B3n%20situada%20a%20la%20dom
inaci%C3%B3n%20(completo).pdf. Consultado el: 3 mayo 2022. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://www.indec.gob.ar/ftp/cuadros/poblacion/censo2022_poblacion_indigena.pdf
https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/Feminismos%20negros-TdS.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/16649/1/Practicas_Otras_2.pdf
https://www.jstor.org/stable/j.ctvn96g99.6
https://www.redalyc.org/pdf/592/59202503.pdf
https://doi.org/10.15167/2279-5057/AG2023.12.24.2292
https://www.feministas.org/IMG/pdf/articulo_libro_descolonizando_el_feminismo-.pdf
https://www.academia.edu/29677367/La_interseccionalidad_entre_teor%C3%ADa_del_sujeto_y_perspectiva_de_an%C3%A1lisis_algunos_apuntes_desde_la_teor%C3%ADa_del_derecho_antidiscriminatorio
https://www.academia.edu/29677367/La_interseccionalidad_entre_teor%C3%ADa_del_sujeto_y_perspectiva_de_an%C3%A1lisis_algunos_apuntes_desde_la_teor%C3%ADa_del_derecho_antidiscriminatorio
https://www.academia.edu/29677367/La_interseccionalidad_entre_teor%C3%ADa_del_sujeto_y_perspectiva_de_an%C3%A1lisis_algunos_apuntes_desde_la_teor%C3%ADa_del_derecho_antidiscriminatorio
https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/hiscrit/article/view/3997/3240
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/248817/1/Interseccionalidad.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/248817/1/Interseccionalidad.pdf


 

 

 

EMILIA VILLAGRA; ANA S. SORIA | Investigar y colaborar desde una perspectiva interseccional 

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 30, p. 1-16, 2025 | e51612                                                                                                                          16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

*Minicurrículum de las Autoras: 

Emilia Villagra Doctora en Ciencia Política por la Universidad Nacional de Córdoba (2021). 
Profesora Asistente de la Facultad de Ciencias de la Comunicación de la Universidad 
Nacional de Córdoba. Investigación financiada por el CONICET (Legajo Nº 196364). E-mail: 
emivillagra93@gmail.com. 

Ana Sofía Soria. Doctora en Ciencia Política por la Universidad Nacional de Córdoba 
(2011). Profesora Adjunta de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Nacional 
de Córdoba. Investigación financiada por el CONICET (Legajo LH 157959).  E-mail: 
a.sofia.soria@gmail.com. 

 

Editoras de Sección: Marcella Beraldo de Oliveira ; 

Marilis Lemos de Almeida . 

Declaración de Coautoría: Ana Sofía Soria declara haber contribuido “a la 
organización de los ejes problemáticos de la interseccionalidad que recupera 
el argumento del texto”, mientras que Emilia Villagra afirma haber 
contribuido “a la organización de la estructura y el argumento del texto sobre 
la relación entre prácticas de colaboración e interseccionalidad con mujeres 
indígenas”. Ambas declaran además haber participado “en la reconstrucción, 
descripción y análisis de una de las experiencias de investigación y 
colaboración que se presentan” y “en la elaboración de las reflexiones finales 
que postula el artículo.” 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
mailto:a.sofia.soria@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-3061-8089
https://orcid.org/0000-0002-0300-6067

