
 

 

 

ARTIGOS                                                            E-ISSN: 2176-6665 

1                                                                                                         MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

DOI: 10.5433/2176-6665.2024v29n1e48414 

Recebido em 14/06/2023; 

aprovado em 02/12/2023; 

publicado em 28/03/2024. 

 
 
 
 

Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 
 

Perceptions about Pigs: People of Faxinais and Territorial Struggles 
 

 
*Taisa Lewitzki1  

 
Resumo 

A partir do estudo etnográfico da comunidade tradicional de Faxinal 
Meleiro, na região metropolitana sul de Curitiba, o artigo tem como objetivo 
explorar as diversas concepções e noções faxinalenses acerca da criação de 
porcos no contexto do uso comunal de terras, o que envolve o intercâmbio 
e a transmissão de conhecimentos tradicionais, formas de sociabilidade 
local e regras de uso e gestão territorial. Busca-se, portanto, entender a 
importância dos porcos na construção e acionamento da identidade 
faxinalense, e como o animal emerge como símbolo da luta política, 
associado às estratégias organizativas levadas a cabo pelo movimento social 
dos povos de faxinais.  

Palavras-chave: porcos; faxinais; povos e comunidades tradicionais; 
território. 

 
Abstract 

Based on the ethnographic study of the traditional community of Faxinal 
Meleiro in the southern metropolitan region of Curitiba, the article aims to 
explore the different conceptions and notions in Faxinal about pig farming 
in the context of communal land use, which involves exchange and 
transmission of traditional knowledge, forms of local sociability and rules 
for land use and management. Therefore, the aim is to understand the 
importance of pigs in the construction and activation of the Faxinal identity 
and how the animal emerges as a symbol of the political struggle, associated 
with the organizational strategies carried out by the social movement of the 
people living in such areas. 

Keywords: pigs; faxinal population; traditional peoples and communities; 
territory. 

 
 
 

 
1 Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 

Departamento de Antropologia Social, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social 
(PPGAS/DAN/CCHLA/UFRN, Natal, RN, Brasil). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5098-6598. 

https://orcid.org/0000-0002-5098-6598


 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              2 

Introdução 

Os porcos, assim como inúmeros animais domesticados por diversas sociedades 
ao redor do mundo, são objetos de atribuição de diferentes significados, representações, 
agências e valores, sejam estes culturais, simbólicos, religiosos, econômicos, sociais ou 
ecológicos. Nesse sentido, as comunidades tradicionais de faxinais no estado do Paraná 
(Brasil) colocam-se enquanto lugares interessantes para análise das noções e concepções 
locais sobre os animais; afinal, dispõem de um modo de vida em que se destaca a relação 
com a criação de animais à solta, em especial os porcos. A criação dos porcos acontece 
por meio do uso coletivo do território, lançando mão de regras comunitárias para 
utilização e gestão dos recursos naturais a partir de práticas de baixo impacto 
ambiental, o que inclui o manejo de pastagens, aguadas, frutas nativas e plantas 
medicinais, além de organizar-se a partir da identidade étnica e coletiva de povos e 
comunidades tradicionais de faxinais (Lewitzki, 2015). 

Na Antropologia, os animais ocupam um lugar privilegiado em diversas 
etnografias, tanto clássicas quanto contemporâneas. Para fins de exemplificação, passa-
se a dois exemplos de abordagens clássicas de formas de percepção sobre os porcos. O 
primeiro é a descrição etnográfica de Roy Rappaport (1968), em Pigs for the ancestors, 
acerca da criação de porcos pelos Tsembaga, um dos grupos formadores do povo 
Maring na Nova Guiné. Em 1963, o antropólogo participou do kaiko, festa ritual 
realizada pelos Maring em determinados períodos, chegando a ser executada uma a 
duas vezes em cada geração. A festa consiste na matança do rebanho de porcos que se 
acumulou desde o último evento. Nela, centenas de porcos são sacrificados, sendo a 
carne distribuída entre as famílias aldeãs e grupos vizinhos, que ingerem as proteínas 
em sua totalidade, através de cerimônias que homenageiam seus antepassados. 

Rappaport (1968) argumenta que tal sistema revela um elaborado mecanismo 
ecológico de gestão territorial que propicia o equilíbrio ambiental, por meio do controle 
ritual e religioso da quantidade de porcos criados. Este controle é feito por meio da 
matança dos porcos, relacionada com a capacidade territorial e com o volume de 
trabalho do grupo, principalmente no que concerne às mulheres, as quais são 
responsáveis pela produção da alimentação dos porcos e das suas famílias. A 
sobrecarga das mulheres e do território pela demanda de cuidado dos porcos sinaliza 
a necessidade da realização de um novo kaiko. 

Marvin Harris (1978), desde a perspectiva do materialismo cultural, busca 
explicar o amor e ódio aos animais. A partir da noção de amigos e inimigos dos porcos, 
contrastam-se os diferentes tratamentos culturais que as populações destinam aos 
suínos. Baseado na etnografia de Rappaport sobre os Maring, Harris afirma que esse 
povo configura o centro mundial de amor aos porcos. Segundo o autor, este amor 
permeia toda a organização social da tribo, por meio das atividades rituais, produtivas, 
guerreiras, sociais, de aliança, sendo um componente central no modo de vida das 
tribos de horticultores que habitam a região da Nova Guiné e as Ilhas Melanésias do 
Sul do Pacífico. 

Em contraposição, o autor descreve que os judeus, muçulmanos e cristãos 
colocam-se como inimigos dos porcos. Tal concepção decorre das passagens bíblicas 
que classificam o porco como imundo – um animal que polui se for provado ou tocado. 
Esta mesma visão sobre o porco aparece na declaração de Alá ao profeta Maomé: “que 
idêntica seria a reputação dos porcos para todos os seguidores do islamismo” (Harris, 
1978, p. 35), ou ainda no argumento de que “antes da Renascença a crença mais popular 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

3                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

era de que o porco é literalmente um animal sujo – mais sujo que os outros porque se 
chafurda na própria urina e come excrementos” (Harris, 1978, p. 36). O autor busca 
explicar a repulsa aos porcos nos textos sagrados devido a aspectos ecológicos do 
Oriente Médio, que privilegia a criação de animais ruminantes, como cabras, vacas e 
carneiros, não sendo interessante a criação dos porcos, devido à sua baixa dieta de 
celulose e à desvantagem em relação aos ovinos que fornecem leite, couro e estrume. 

Cabe ressaltar que Harris tem sido descrito como um materialista extremo que 
reduz as relações entre humanos e animais a uma análise de custo-benefício, deixando 
de lado questões simbólicas e ideológicas (Vayda, 1987). Porém, a ideia de amigos e 
inimigos dos porcos abordada pelo autor exemplifica formas de perceber a relação 
entre humanos e animais, a qual oferece pontos de pensamento crítico sobre o papel 
material, econômico e social dos animais em diferentes culturas e diversos sistemas 
cosmológicos. 

Os estudos citados sobre os porcos apresentam diferentes formas nas quais os 
animais são analisados e percebidos pelos autores no contexto da Nova Guiné, 
abordando-se dimensões ecológicas (Rappaport) e materiais (Harris), que no contexto 
de estudo são extrapoladas pela diversidade de formas de concepções, relações, 
valores e afetos agregados aos porcos. Dessa forma, é importante ressaltar que a 
Antropologia, desde os primórdios da disciplina, a partir de diferentes perspectivas 
teóricas, abordagens metodológicas e contextos etnográficos, tem privilegiado estudos 
com e sobre os animais, a partir das relações entre humanos e animais, humanos e não 
humanos, humanos e extra-humanos ou ainda, de forma mais recente, em etnografias 
multiespécies (Kirksey et al., 2020). Ademais, “a etnologia indígena tem se destacado 
na produção de trabalhos que renovam os estudos das relações entre humanos e não-
humanos” conferindo papel privilegiado aos animais na teoria antropológica 
(Albernaz; Lewgoy, 2013, p. 1). Este movimento ganha corpo com a emergência das 
teorias pós-estruturalistas, feministas e do ator-rede (Latour, 2005; Law, 2008), das 
reflexões sobre naturezas-culturas (Haraway, 2021), das teorias do habitar e das 
meshworks (Ingold, 2000, 2007), do animismo (Descola, 1986) e do perspectivismo 
ameríndio (Lima, 1996; Viveiros de Castro, 1996), da ecossemiose generalizada (Kohn, 
2013), entre outras, conforme sintetizam Coltro e Velden (2019, p. 11), organizadores 
do Dossiê Humanimalia: espaço, agência e não-humanos. Os contextos etnográficos são 
férteis ao mesmo tempo que desafiam a disciplina, em termos metodológicos e éticos, 
conforme descrevem Albernaz e Lewgoy (2013, p. 10) ao apresentar o Dossiê Animais e 
Humanos, que aborda novas modalidades de interação com os animais de estimação, 
debates sobre direitos animais, a emergência de sujeitos culturais não humanos, a 
dignidade epistêmica e jurídica da vida selvagem, experimentos com espécies vivas, 
entre outras.  

No entanto, a abordagem proposta se refere à dimensão política dos porcos 
nas lutas de reconhecimento formal do território e da identidade dos faxinais no estado 
do Paraná, que dialoga com os processos de emergência étnica e coletiva levados a 
cabo por povos e comunidades tradicionais, em que os porcos se destacam tanto nas 
relações cotidianas quanto nas implicações políticas. Tal dimensão não anula outros 
significados e percepções acerca dos porcos para as comunidades tradicionais de 
faxinais; no entanto, o interesse é apreender o papel dos porcos na construção e 
acionamento da identidade étnica e coletiva faxinalense, no contexto de disputas 
fundiárias, conflitos socioambientais e lutas políticas.  



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              4 

Nesse sentido, cabe destacar o trabalho de Rodrigo Bulamah (2022) sobre 
alianças políticas interespécies em comunidades camponesas no Haiti. A partir da 
perspectiva histórica sobre a introdução de porcos no processo de colonização das 
Américas, o autor aborda o papel dos porcos na construção da autonomia de 
comunidades camponesas e suas formas de resistência ao modelo colonial de plantation, 
que “possibilitou a reafirmação da humanidade dos negros e o surgimento de novas 
alianças a partir das práticas, dos afetos e das técnicas desenvolvidos na relação com a 
terra, com os terrenos de provisão, com as plantas e com os animais, particularmente os 
porcos” (Bulamah, 2022, p. 16-17).  

Malcom Ferdinand (2022), a partir do contexto caribenho, discute como articular 
a agenda ambiental contemporânea e a crítica decolonial a partir da experiência de 
povos e comunidades remanescentes da diáspora africana. O autor apresenta situações 
de escravização de pessoas, animais e plantas como expressão do colonialismo e do 
racismo; desta forma, argumenta acerca de alianças interespécies decoloniais, 
designadas como “a situação em que humanos e não humanos, a despeito de suas 
diferenças, formam alianças politicamente fortes, que, por uma simpraxis, um agir com, 
podem se opor ao Plantationoceno e às suas escravidões” (Ferdinand, 2022, p. 252). 

Na perspectiva das lutas territoriais dos faxinais no interior paranaense, o 
comentário a seguir se dedica à descrição etnográfica das práticas de criação e cuidado 
dos porcos, a fim de explorar a noção do porco enquanto símbolo da emergência política 
dos faxinais, enquanto povos e comunidades tradicionais no Brasil, isto é, como o 
animal desponta como representação de reivindicações políticas. Observa-se que nos 
faxinais os porcos estão presentes de forma física e simbólica em suas bandeiras de luta, 
e no cotidiano medeiam relações entre cultura e natureza, o que corresponde a relações 
antagônicas e complementares, marcadas pelo dentro-fora, interno-externo, coletivo-
privado, áreas de criar-áreas de plantar, conflito-organização sociopolítica. 

Desta forma, apresento os faxinais presentes singularmente no estado do Paraná, 
situados no bioma floresta com araucária. Em seguida, descrevo o Faxinal Meleiro 
enquanto lugar de estudo, de onde foram extraídos os dados etnográficos, por meio do 
trabalho de campo realizado pela autora nos anos de 2014 e 2015. Na sequência, abordo 
os acordos comunitários, os quais são regras de uso e gestão territorial estritamente 
vinculados à criação de animais à solta, para então explorar a figura do porco nos 
processos de reivindicação política da Articulação Puxirão dos Povos Faxinalenses (APF), 
a partir de suas práticas cotidianas de criação e cuidado de porcos em terras comunais. 
Em outras palavras, busca-se entender como se insere a figura dos animais na relação 
dos faxinalenses com o Estado, desde a luta por direitos que procura traduzir o modo de 
vida dos faxinais em políticas públicas em prol da manutenção do território tradicional.   
 

Povos e Comunidades Tradicionais de Faxinais 

Os faxinais são comunidades tradicionais situadas no estado do Paraná, na 
região sul do Brasil. São comunidades rurais que se caracterizam pelo uso coletivo do 
território para a criação de animais à solta, seguindo regras comunitárias para o uso e 
gestão dos recursos naturais a partir de práticas de baixo impacto ambiental, e se 
organizam a partir da identidade étnica e coletiva de povos de faxinais (Lewitzki, 2015). 
O uso coletivo corresponde à área de criador ou criadouro comunitário, termo usado como 
sinônimo de faxinal. Sua etimologia local é oriunda da prática de criação de animais à 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

5                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

solta, um dos elementos mais relevantes para caracterização dos faxinais, o qual consiste 
na livre circulação dos animais no território, principalmente os porcos, que são criados 
em maior quantidade que vacas, cavalos, carneiros, cabritos, diferentemente das aves, 
que circulam nos arredores das casas, não adentrando no criadouro em sua totalidade. 

No criador estão localizadas as casas dos moradores e as estruturas necessárias 
às práticas cotidianas relacionadas ao trabalho na roça e ao cuidado dos animais, como 
paióis, mangueiras, chiqueiros e galinheiros, assim como as hortas, pomares, quintais e 
jardins onde são produzidos alimentos, plantas medicinais e espécies ornamentais. O 
espaço do criadouro conjuga, portanto, as casas faxinalenses e suas estruturas, os 
espaços comunitários – associação, armazéns, bares, escola, igrejas, posto de saúde –, a 
criação de animais à solta e a floresta de araucária. No faxinal são preservadas inúmeras 
espécies nativas da Floresta Ombrófila Mista (FOM), onde se extraem erva-mate, frutas 
nativas, lenha, mel e plantas medicinais. A floresta também é fonte de alimento para os 
animais que pastam sombreados pelas araucárias, imbuias e ipês, ao mesmo tempo que 
se alimentam dos frutos de araçá, guabiroba, jabuticaba, pinhão, pitanga, uvaia, entre 
outras frutas silvestres. 

As áreas de plantação se localizam nos arredores do criadouro, isto é, fora do 
faxinal, separadas das áreas de criar por cercas, valas e barreiras naturais como rios e 
vales, que impedem a passagem dos animais do criadouro para as roças onde se 
cultivam alimentos de forma individual ou associativa, prioritariamente milho e feijão, 
além de arroz, centeio, soja, abóbora, alho, cebola, batata-doce, batatinha, mandioca, 
etc. No Faxinal Meleiro, a produção de hortaliças e verduras também acontece nas áreas 
de plantio para comercialização na capital, Curitiba, diferentemente de outros faxinais 
em que tais alimentos são cultivados nas hortas em quantidades menores, suficientes 
para consumo e comércio local. 

Nos faxinais, encontram-se diversas modalidades de propriedade da terra, em 
que as áreas de uso comum são compostas de lotes individuais oriundos de título de 
propriedade, posse, herança e cessão. O coletivo, portanto, refere-se ao uso do território 
e não à propriedade da terra em si, sendo comum a presença de famílias que não detêm 
terras no faxinal e usufruem do direito à criação de animais à solta no criadouro, sendo 
beneficiadas pelo uso comunal da terra; nesta modalidade enquadram-se os que 
conseguiram um espaço cedido por outra família para viver no faxinal. Existem, 
portanto, regras locais de gestão e uso do território que são definidas pelos moradores 
por acordos verbais fundamentados na tradição, os quais variam de um faxinal para o 
outro, sendo comum o compartilhamento dos recursos naturais do criador, como áreas 
de pastagem e aguadas para criação animal. 

Além disso, os estudos sobre faxinais (Man Yu, 1988; Sahr; Cunha, 2005; Souza, 
2009; Bertussi, 2010; Soares; Sahr, 2013; Lewitzki, 2015) indicam que essa forma de 
manejo territorial desenvolvida pelos faxinalenses na região sul do país, considerando 
as diferenças entre faxinais em relação a densidade populacional, disponibilidade 
territorial, pressão territorial externa e práticas de manejo, situa os faxinais como áreas 
estratégicas para a conservação ambiental. Este fato aproxima os criadouros 
comunitários cada vez mais das políticas públicas e planos de governo para 
conservação da floresta de araucária, devido ao baixo impacto ambiental das práticas 
socioprodutivas faxinalenses em comparação com o agronegócio, modelo de produção 
convencional agrícola e pecuária que faz intenso uso de fertilizantes e defensivos 
químicos, além de sementes híbridas e transgênicas que ocupam grandes áreas. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              6 

 

Faxinal Meleiro 

O Faxinal Meleiro localiza-se na zona rural do município de Mandirituba, na 
região metropolitana sul de Curitiba, a 60 quilômetros da capital paranaense. A 
proximidade geográfica da capital insere o Faxinal em uma realidade singular em 
relação aos demais faxinais do estado, devido à influência e impacto da expansão da 
grande Curitiba, inclusive pela especulação imobiliária e a indisponibilidade territorial 
que agregam cada vez mais os faxinalenses às dinâmicas laborais atreladas ao 
crescimento da capital. 

Formado por 80 famílias, as principais atividades socioeconômicas da 
população do Meleiro consistem na criação de animais à solta, cultivo de grãos e 
hortaliças, atividade assalariada nas fábricas localizadas nas cidades metropolitanas à 
volta de Curitiba, trabalho doméstico das mulheres no centro da capital paranaense e 
a aposentadoria rural. O perímetro total das áreas de criar compreende as 
comunidades faxinalenses de Pedra Preta, Meleiro e Espigão das Antas, conformando 
um território único entre os três povoados. Os serviços públicos como escola, posto de 
saúde, serviço de correio, assim como a Igreja Católica, cemitério, supermercado, lojas 
e armazéns, estão situados no faxinal Espigão das Antas, o qual ocupa o centro social 
e comercial dos três faxinais. 

A organização social dos moradores enquanto povos de faxinais é recente e 
está associada à Articulação Puxirão dos Povos Faxinalenses, movimento social 
estadual dos faxinais criado no ano de 2005. Os moradores fazem parte do Núcleo 
Faxinalense da Região Metropolitana de Curitiba, formada por seis comunidades 
situadas nos municípios de Mandirituba e Quitandinha, que integra a estrutura da APF 
desde o ano de 2008. No ano de 2014 os faxinais da região criaram a Associação 
Faxinalense da Região Metropolitana de Curitiba (ASAFAXIM), com o objetivo de 
executar projetos de desenvolvimento específicos para a região. 

A principal ação local dos faxinalenses organizado enquanto movimento social 
de populações tradicionais é a luta por direitos territoriais que possam garantir a 
permanência do uso comum do território, tendo em vista a intensificação de conflitos 
com as chacreiras e chacreiros. Devido à proximidade de Curitiba, as áreas de faxinais, 
por apresentarem condições ambientais ideais para o lazer e descanso, são 
constantemente compradas pelos curitibanos para servirem de chácara para finais de 
semana e férias. No entanto, os novos moradores, quando não respeitam as regras de 
uso local, de imediato cercam suas áreas. Os fechos (cercamentos) representam 
diretamente a perda do território, pois impedem o uso comunal para pastagens dos 
animais.  

A mobilização sociopolítica dos faxinalenses pleiteia a criação de uma Área 
Especial de Uso Regulamentado (ARESUR), categoria de unidade estadual de 
conservação ambiental específica para faxinais, criada pelo Decreto Estadual 
3.446/1997 (Paraná, 1997), nos faxinais Espigão das Antas, Meleiro e Pedra Preta, com 
o intuito de fortalecer a manutenção do modo de vida tradicional do faxinal, por meio 
da sustentação jurídica do criadouro. Portanto, a presença de novas formas de 
propriedade e manejo alimenta conflitos e diferenças existentes, acirrando as 
alteridades entre faxinalenses e chacreiros. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

7                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

Os acordos comunitários dos faxinais Espigão das Antas, Meleiro e Pedra Preta 
são uma ferramenta construída coletivamente e reconhecida juridicamente, no entanto, 
encontram vários empecilhos para sua aplicação, como a falta de fiscalização do 
Instituto Ambiental do Paraná (IAP), que em 2019 passou a ser nomeado Instituto Água 
e Terra (IAT), órgão ambiental do estado do Paraná responsável por fiscalizar a 
aplicação dos acordos comunitários, conforme regulamentado pela Portaria IAP nº 34, 
de 25 de fevereiro de 2011 (Paraná, 2011). Há, também, o acirramento de conflitos 
internos entre moradores locais, e ainda a falta de força política que possa promover a 
ação coletiva para proteção do faxinal em relação às novas dinâmicas territoriais 
pautadas pelo uso individual e defendidas por algumas das famílias faxinalenses.  

 

Acordos Comunitários 

Os acordos comunitários são regras de uso e manejo do território, principal 
ferramenta de gestão coletiva do criadouro. Eles surgiram para mediar conflitos internos 
relacionados aos danos e prejuízos causados pelos animais a roças de terceiros em 
virtude da falta de manutenção de cercas e valas que impeçam a passagem dos animais 
para áreas de plantar. Quando os animais conseguem chegar às roças, causam estragos 
na produção de alimentos, ocasionado conflitos, desavenças e tensões em nível local. A 
centralidade dos animais nas relações socioculturais e econômicas no cotidiano 
faxinalense, como veremos adiante, demandou a elaboração local da figura do inspetor 
de quarteirão, autoridade local masculina reconhecida pela comunidade para resolver 
os conflitos em torno de um dado animal, assim como desentendimentos entre vizinhos 
ocasionados por questões diversas. O quarteirão, neste caso, corresponde ao faxinal 
como uma repartição administrativa, também chamado de logradouro ou criadouro. 

Seu Ivo Cruz, com 73 anos no momento em que esta pesquisa foi realizada 
(2015), foi o último inspetor de quarteirão do Faxinal Meleiro, o qual ocupou o cargo 
por quase duas décadas, entre os anos de 1960 e 1980. A partir de sua trajetória como 
autoridade local e suas referências dos inspetores que o antecederam, é possível elencar 
algumas características determinantes do papel do Inspetor. As relações que este tinha 
na comunidade, sendo de parentesco, compadrio, vizinhança e troca econômica 
decorrente da posse de terras que possibilitavam que ele oferecesse trabalho na roça aos 
moradores locais sem terras de plantio, eram elementos que concorriam para sua 
posição de privilégio, autoridade e respeito em relação aos demais. Tal perfil viabilizava 
sua intervenção em situações de conflitos e sua permissão para o uso de arma de fogo 
pelos delegados regionais de polícia. O inspetor poderia ser indicado diretamente pelo 
delegado de polícia ou apontado pelos próprios faxinalenses à delegacia local. Em 
pesquisa sobre os códigos de posturas relacionados aos faxinais, Souza (2009, p. 90) 
encontra referências que regulamentavam a ação do inspetor de quarteirão como 
mediador de conflitos, através da aplicação de multas aos infratores que ocasionavam 
danos aos seus vizinhos devido à falta de manutenção de cercas e controle dos animais 
“daninhos”. É importante destacar que os códigos adotavam no texto jurídico o termo 
“daninho” para designar uma concepção local sobre o animal que produz danos, ou 
seja, é nocivo aos humanos. 

O desuso do papel de inspetor de quarteirão nos faxinais está relacionado a 
várias situações. No caso específico de Seu Ivo, este foi motivado a deixar de cumprir 
tal função social devido à sua filiação a uma igreja pentecostal que chegou ao Faxinal 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              8 

Meleiro nos anos 1980 e trouxe com ela outras perspectivas, inclusive a proibição do 
uso de armas de fogo por parte de seus membros. Nesse momento, Seu Ivo, que até 
então pertencia à comunidade católica, optou por deixar o cargo devido à igreja 
evangélica, por causa do porte de arma que configurava o perfil da autoridade local. O 
papel de Seu Ivo não foi assumido por outras pessoas do Faxinal Meleiro, o que resultou 
na decadência da prática. 

Essa questão interna e particular se relaciona com o cenário regional da época, 
o qual pode ser entendido pelo contexto de fragilização dos faxinais nos anos 1980, em 
que se intensificam as pressões territoriais externas, ocasionando a desintegração de 
inúmeros criadouros comunitários (Man Yu, 1988). As políticas para a modernização 
da agricultura a partir de pacotes tecnológicos de fomento à produção mecanizada de 
grãos, a falta de políticas públicas específicas ao modo de vida nos faxinais e a expansão 
da grande Curitiba são alguns fatores que causaram fortes impactos aos faxinais da 
região metropolitana sul de Curitiba. Entre os impactos, destacam-se a destruição de 
criadouros, a perda e diminuição de território de uso comum devido à especulação 
imobiliária, a devastação de recursos naturais como madeira nativa e erva-mate para 
exportação via Porto de Paranaguá e o uso de mão de obra faxinalense para grandes 
empreendimentos, por exemplo, a construção da rodovia BR 116 que liga Curitiba ao 
sul e ao nordeste do país. 

Nesse contexto, os faxinais tiveram uma perda significativa de território, 
tensionando cada vez mais as relações internas entre moradores e a gestão dos regimes 
de uso comum e externas no sentido de resistências e negociações com o modelo 
dominante de produção, pautado pela propriedade privada e ação individual em 
detrimento do uso coletivo do território e da ação coletiva enquanto comum-unidade. 
Neste cenário de conflito territorial, muitas comunidades de faxinais conseguiram 
manter em parte as regras de gestão territorial, correspondente à manutenção de 
barreiras para impedir o acesso dos animais às áreas de plantar, mesmo sem inspetores 
de quarteirão, ou ainda com a autoridade dos inspetores fragilizada pelas novas 
relações em voga, como o fortalecimento da presença do Estado e seus projetos de 
desenvolvimento econômico. 

No ano de 2005, com a formação da APF em prol de ações para a manutenção 
e promoção do modo de vida faxinalense, as regras comunitárias são retomadas pela 
categoria de “acordos comunitários”. Os acordos passam a ser uma bandeira de luta 
sociopolítica dos sujeitos faxinalenses, reivindicando o reconhecimento e respeito das 
normas locais como um dos elementos constitutivos da identidade étnica e coletiva 
enquanto povos tradicionais. 

 
Os acordos comunitários pra nós é até mesmo a forma que a gente já vinha 
tendo as práticas, vários itens, mas que não estavam no papel. Então todos 
os faxinais discutiram a necessidade, até mesmo pela exigência das leis que 
infelizmente vale mais o que está no papel. Então houve as reuniões para que 
fosse elaborado os acordos comunitários e colocado no papel aquilo que a 
gente já vinha fazendo, das regras que eram seguidas, mas que não 
constavam escrito. E a prova escrito é mais fácil tornar pública e até na 
questão de uma demanda é uma prova mais concreta. A regra já vinha sendo 
seguida desde antigamente. Os acordos são regras de convivência. Tem a 
mais a questão do amparo jurídico, na questão jurídica tem mais validade, 
mesmo sendo amparado pelo costume tradicional que vai passando de 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

9                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

geração em geração, uma forma de convivência, mas que não estava no papel 
(A.S. B., 43 anos. Faxinal Meleiro, 2015). 

 

A narrativa do interlocutor, liderança do Faxinal Meleiro e um dos 
coordenadores da APF, esclarece o processo de passagem das regras de gestão 
territorial coletiva da forma verbal para a escrita, em que o registro dos acordos 
comunitários no papel busca operar em conformidade com o universo jurídico oficial 
do Estado. Isto é estratégia do movimento social para reconhecimento de suas normas 
de convivência culturalmente elaboradas e contextualmente atualizadas. 

O respaldo jurídico dos acordos comunitários decorre da atuação política dos 
faxinais como povos e comunidades tradicionais do Brasil, através da articulação com 
grupos sociais de diferentes regiões do país, como as quebradeiras de coco babaçu do 
Maranhão, as comunidades de fundos e fechos de pasto na Bahia, os gerazeiros e 
vazanteiros de Minas Gerais, seringueiros do Acre, entre outros povos que se 
autorreconhecem enquanto coletividades étnicas. Estes pautaram o Estado brasileiro e, 
como resposta, obtiveram no ano de 2007 a Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais do Brasil (PNPCT), instituída pelo 
Decreto 6.040/2007 (Lewitzki, 2015). A PNPCT tem como objetivo geral promover o 
desenvolvimento sustentável das populações culturalmente diferenciadas, com 
destaque ao “reconhecimento, fortalecimento e garantia dos seus direitos territoriais, 
sociais, ambientais, econômicos e culturais, com respeito e valorização à sua identidade, 
suas formas de organização e suas instituições” (Brasil, 2007, p. 2). 

O contexto nacional de emergência política e avanços jurídicos dos povos 
tradicionais fortaleceu as lutas dos faxinais na esfera estadual, culminando na 
aprovação da Lei Estadual 15.673/2007 (Lei dos Faxinais) em que o estado do Paraná 
reconhece que “As práticas sociais tradicionais e acordos comunitários produzidos 
pelos grupos faxinalenses deverão ser preservados como patrimônio cultural imaterial 
do Estado, sendo, para isso, adotadas todas as medidas que se fizerem necessárias” 
(Paraná, 2007, p. 1). 

A Lei dos Faxinais passa a reconhecer, portanto, os acordos comunitários como 
patrimônio cultural imaterial do Estado. Além disso, dispõe sobre o reconhecimento 
dos faxinais e sua territorialidade específica, “que tem como traço marcante o uso 
comum da terra para produção animal e a conservação dos recursos naturais” (Paraná, 
2007, p. 1). Os animais, portanto, estão no centro da gestão territorial, sendo eles uma 
das motivações dos acordos comunitários devido aos conflitos locais; são os 
demarcadores do território de uso comum, e suas rotas e áreas de pastagem 
materializam o uso comunal das terras nos faxinais. 

 

Conhecimentos, Concepções e Movimentações Políticas 

 
Faz tempo, vem do pai, vem de família. Eu ia ajudar ele a tratar as criação e 
fiquei entusiasmada ‘pai dá o porquinho pra mim’, ‘tá bom mas você tem que 
ajudar a debulhar milho’, descascar milho que era tudo na raspadeira, uma 
ripa com um prego, aí fui me interessando pelos bichinhos. Fui me 
engraçando pela criação. Eu fui crescendo com os animais, e foi evoluindo 
minha habilidade com os animais, na verdade estou até hoje na lenga 
[atividade], de pai passou pra filha (V. S., 47 anos. Faxinal Meleiro, 2015). 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              10 

A narrativa da faxinalense sobre sua trajetória vinculada à criação de porcos 
introduz um tema comum às mulheres e aos homens dos faxinais acerca do 
conhecimento tradicional sobre criar e cuidar de animais. Existe uma série de saberes e 
fazeres que envolvem toda a vida do porco e, por consequência, a vida de suas donas e 
donos. Assim como a vida dos porcos é fracionada em períodos etários, o aprendizado 
sobre os modos de criar também se inicia na infância, no criadouro, como relata a 
interlocutora. 

Os porcos são classificados por seus criadores por idade/tamanho/sexo 
(leitoazinha, leitãozinho, leitoa, leitão, porca, porco), donas e donos (porco do faxinal, 
porco de fora do faxinal, porco da filha de fulana de tal), comportamentos (daninho, 
fuçador, mansinho, pulador de cerca), finalidades (engorde, venda, criação [criadeira, 
cachaço]) e raças. Sobre as raças, as autoras Denise Leite e Maria Loddi (2012) 
caracterizaram as raças nativas presentes no Faxinal Marcondes (Prudentópolis) e no 
Faxinal dos Kruger (Boa Ventura de São Roque), na região centro sul do Paraná, como 
Cuié, Carioca, Caruncho, Casco de burro, Bolachin, Lagarto, Macau, Moura, Pelado, 
Piau, Porco brinco, algumas delas presentes no Faxinal Meleiro. 

A diversidade de raças é importante, porque conserva a variedade genética dos 
animais, diferentemente das raças industriais “onde a alta pressão de seleção sobre as 
raças comerciais poderá levar a uma drástica redução da variabilidade genética” (Leite; 
Loddi, 2012). Além disso, conforme advogam as autoras, as raças nativas são formadas 
por “animais mais rústicos e menos exigentes em alimentação e manejo, mais resistentes 
às doenças e, consequentemente, mais adaptados do que as raças melhoradas”. 

 
Figura 1 – Porcos no criador do Faxinal Meleiro 

 
Fonte: Taisa Lewitzki (2015). 

 

A criação de porcos nos faxinais conecta as áreas de criar com áreas de plantar; 
afinal, a criação dos animais demanda a produção de seu principal complemento 
cereal, o milho: 

 
O milho depende pro porco comê, você vai plantar milho por quê? Tipo você 
planta o milho pra dar pras criação, fazer a quirera, conforme a coisa a 
pessoa, tem o milho branco, faz a canjica também, mas tem que ser 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

11                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

especializado pra canjica, o milho branco a criação não come porque é muito 
duro a semente dele, e tem o milho de várias qualidades. Aproveita o milho, 
passa no triturador. Meu pai dizia antes da porca cria, vá na roça e corte 
uma serraia que é pra não enfebrá, às vezes a porca demora criar passa 
daquele tempo que você marcou.  O milho você vai dá pra galinha, porco, 
vaca, assim por diante (V. S., 47 anos. Faxinal Meleiro, 2015). 

 
Nesse sentido, as roças localizadas nos arredores dos faxinais fazem parte da 

dinâmica socioprodutiva do sistema. Para que se possa manter o criador em 
funcionamento, são necessários o acesso e a manutenção das áreas de plantar. As 
famílias que não detêm terras de cultivo, por consequência do custo da alimentação dos 
animais, limitam ou eliminam seu rebanho, como é o caso tanto do Faxinal Meleiro 
quanto dos demais faxinais da região metropolitana sul de Curitiba, os quais crescem 
demograficamente nas últimas décadas enquanto significativamente perdem territórios 
de plantar para produtores rurais de médio e grande porte, terras que hoje são 
utilizadas para plantio de monocultivos florestais, ou ainda para a produção 
mecanizada de soja. 

O diagnóstico socioambiental realizado no âmbito de um projeto de 
conservação ambiental no faxinal estudado (Gerar, 2015) apresenta que 26% do número 
total de 80 famílias do Faxinal Meleiro não criam animais, enquanto 27% criam aves, 
como galinhas, galinhas de angola, gansos, marrecos e patos. Os dados se relacionam 
diretamente com a questão territorial, já que as aves são os animais que menos 
demandam espaço para sua criação, assim como alimentação, diferentemente dos 
porcos, que percorrem grandes áreas e cuja nutrição carece de pastagens e 
complementação cereal. 

No Faxinal Meleiro, 60% dos moradores não detêm terras de plantar, tampouco 
dispõem de áreas no espaço de uso comum. Isso significa que existe uma 
indisponibilidade territorial que afeta o modo tradicional de vida, pois, sem terra 
suficiente para desenvolver atividades socioprodutivas no faxinal, muitos residem no 
criadouro, mas trabalham fora do faxinal. As propriedades são configuradas por 
modalidades de herança, posse e cessão, o que muitas vezes compreende apenas o 
espaço da casa e estruturas agregadas ao lar, fatores que interferem na produção 
animal. No entanto, mesmo sem criar animais, os faxinalenses participam de outras 
formas da rede de sociabilidade local, pois criar animais exige uma conduta em relação 
ao trato que está estritamente ligada à posse de terras de plantar. 

 
Tem que plantar porque deixar os bichos com fome não dá. Eu tenho as duas 
vacas, o boi, três cavalos, tenho três porcas criadeira e os leitão vendi tudo, 
tinha quatorze, vendi pra Natal e ano novo e aí levantei R$ 1.600,00 aí já 
serviu pra despesa. Meu cunhado vendeu 50 leitões e meu sobrinho fio do 
Loio vendeu sessenta e pouco e ainda faltou (P.Z., 53 anos. Faxinal 
Campestre dos Paulas, 2015). 

 
A narrativa reforça o cuidado com os animais quando ressalta que “deixar os 

bichos com fome não dá”. Nesse sentido, não dispor da alimentação em qualidade e 
quantidade adequada aos animais torna-se um empecilho para sua criação. Possuir 
animais no faxinal significa ser responsável pela vida e bem-estar dos mesmos, através 
do bom trato que é o milho crioulo, cultivado nas áreas de plantar. Nesta linha, os 
porcos conectam os limites entre áreas de plantar e áreas de criar; ambos os lados do 
faxinal necessitam estar em equilíbrio para que o sistema funcione como um todo. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              12 

Os porcos também são importantes fontes de alimentação para as famílias, 
tanto internamente quanto externamente ao faxinal. A carne de porco crioulo é bastante 
apreciada regionalmente, possibilitando o comércio direto com pessoas que visitam as 
comunidades com o objetivo de comprar carne crioula. As vendas são significativas, 
principalmente no final do ano devido ao calendário festivo, sendo uma importante 
fonte de renda para as famílias. Além das datas comemorativas, periodicamente os 
criadores realizam vendas do animal vivo, morto e limpo (preparado para o consumo). 
A habilidade comercial também é motivo de satisfação, como relata um exímio criador 
faxinalense: “toda vida foi bão de vendê porco, era divertido. Que nem eu tenho, o R. 
tem, o N. tem, o J. aqui embaixo tem, o A., o Z., o F., a turma sempre cria, os morador 
daqui do lugar, aqui da comunidade” (P. Z., 53 anos, Faxinal Campestre dos Paula, 2015). 

A mesa faxinalense é conformada por diversos produtos oriundos da carne e 
da gordura do porco e seus derivados, como a carne de lata, toucinho, torresmo, banha, 
banha suja, linguiça, chouriço, morcilha e a cracóvia, que são ingredientes para o preparo 
de diversos pratos e fazem parte da cultura nutricional dos faxinais. Como um dos 
diferenciais da culinária destaca-se a carne de lata, que consiste em uma técnica de 
conservação desenvolvida no período anterior à eletricidade (Neto et al., 2018), por meio 
da qual a carne frita é armazenada em latas metálicas, onde os pedaços são mergulhados 
na própria gordura, resultando na manutenção da carne e no sabor singular que é um 
demarcador da identidade faxinalense, sendo um prato presente no cardápio das festas 
tradicionais comunitárias e reuniões políticas organizativas dos faxinais. 

 
Figura 2 – Livro de Pano Receitas da Roça: Faxinal Meleiro 

 
Fonte: Taisa Lewitzki (2015). 

 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

13                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

Uma prática bastante valorizada e recordada com carinho nas narrativas 
faxinalenses é o “presente” ou “pacotinho”, que significa distribuir um pedaço de carne 
aos vizinhos quando determinada família abate um animal: “Quando meu pai matava 
um porco ele se preocupava em arrumar um pacotinho para cada vizinho. Assim, 
ninguém ficava sem carne fresca, porque sempre recebia um pacotinho de um e de 
outro” (J. B., 43 anos. Faxinal Meleiro, 2015). Essa prática ainda em exercício nos faxinais 
é uma entre tantas outras que faz parte de uma rede de troca/dádiva comunitária, que 
por sua vez sustenta um sistema de reciprocidade altamente importante para a 
manutenção das relações sociais na esfera local. 

Essas são práticas e conhecimentos tradicionais relacionados ao território que 
são transmitidos entre as gerações pelo saber fazer faxinalense; destacamos, portanto, 
as práticas relacionadas à criação de porcos que perpassam o conhecimento das raças 
dos animais, os processos reprodutivos, a forma de captura de um animal perdido no 
criadouro, o acompanhamento da cria (gestação) pela contagem do calendário lunar, os 
períodos em que os animais devem receber tratamentos através de plantas medicinais 
encontradas no faxinal, habilidades comerciais, entre outras. São procedimentos que 
demandam troca e intercâmbio de saberes entre moradores com o objetivo de resolver 
problemas cotidianos. O mesmo acontece em relação ao período ideal para abate do 
animal, à forma de corte da carne, ao seu armazenamento e à preparação das receitas 
festivas, religiosas e cotidianas a partir dela. 

Nesse contexto, como comunica a faxinalense, mesmo os moradores que não 
possuem porcos por motivos fundiários contribuem para a manutenção do criadouro 
comunitário. Afinal, estão interligados na rede de sociabilidade, em que acessam não 
somente a carne, mas os saberes intrínsecos ao modo de vida tradicional dos faxinais. 

 

Todo mundo colabora, mas mesmo assim, botando vissa no outro que não 
faz, porque o outro tem criação e eu não tenho, mas pensando bem, não tem 
sim, mas o amigo tá precisando ter uma criaçãozinha tem, e você não compra 
carne do fulano que cria porco? Compra. É a mesma coisa você não tem 
[criação] mas você compra carne daquele que tem (V. S., 53 anos. Faxinal 
Meleiro, 2015). 

 
No universo dos faxinais, criar animais à solta contribui para a forma singular 

de perceber o mundo através de práticas e ações relacionadas aos bens comuns, mas 
sobretudo formas de compreender e criar relações entre humanos e animais guiadas 
pelas noções de liberdade e limpeza. 

 

Concepções Faxinalenses: o Criadouro de Liberdade e Limpeza 

A concepção de liberdade de habitar o criadouro comunitário contrasta com o 
modelo convencional de criação de animais que aos poucos é introduzido nos faxinais. 
No caso dos faxinais da região metropolitana sul de Curitiba, desde os anos 1990 
famílias faxinalenses começaram a criar aves em sistema integrado de granjas, 
perdendo relativamente sua autonomia em relação às práticas de criação controladas 
pelas empresas. O contrato com as empresas produtoras de carne de frango parte do 
investimento financeiro das famílias para a construção da estrutura física da granja e a 
mão de obra familiar para manter o aviário. As aves, sua alimentação e remédios são 
distribuídos pelas empresas em calendários rígidos a serem cumpridos pelos 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              14 

produtores. As exigências das empresas, cada vez maiores em relação à constante 
modernização das granjas, inclusive a proibição de criação de animais soltos nas 
proximidades dos aviários – por meio do argumento das empresas quanto à dispersão 
de doenças pelos animais crioulos –, geraram o rompimento de muitos contratos por 
parte dos produtores, sobrando a eles as dívidas de um projeto de desenvolvimento 
econômico intensamente apoiado pelos agentes públicos e pouco viável à lógica 
faxinalense, que tem como valor a liberdade. 

 
Solto é melhor, porque eles têm a liberdade de tá fuçando a terra, sabe. De 
onde vêm os produtos, da terra, tudo é matéria-prima e eu gosto de ver a 
liberdade lá fora dos porquinho, eles acham minhoca, acham coisa boa pra 
eles, sabe. Olha ali meu gramado, tá fuçado, a porca entrou já hoje, na terra 
eles sentem a necessidade da terra, o cálcio da terra é igual o ferrodex que 
aplico neles, eles têm necessidade por causa disso. Dentro do chiqueiro não 
tem aquela liberdade deles correrem, andar por tudo, a água, água é tudo. A 
água [no chiqueiro] você tem que cuidar, cada três dia trocar por causa dos 
micróbios, e a água ali da lagoa não faz mal, porque é água da terra (V. S., 
43 anos. Faxinal Meleiro, 2015). 

 
A liberdade dos animais no criadouro, na concepção faxinalense, transcende o 

mundo animal, sendo um valor preponderante para o modo de vida local, o qual opera 
como uma categoria de alteridade em relação ao meio urbano. O espaço fora do faxinal, 
aos olhos dos moradores, é caracterizado pela falta de liberdade, tanto para circular 
quanto para estabelecer relações sociais 

 
A liberdade deles [crianças], aqui eles têm uma liberdade de sair brincar e 
não precisar ter muita hora pra voltar e os pais ficam tranquilos porque vão 
estar na casa de algum vizinho. Agora as pessoas criadas na cidade, já nem 
os teus vizinhos você não conhece muito bem, já não tem como deixar uma 
criança brincando na rua e pelos perigos também que oferece. Acho que tem 
muita diferença, aqui eles parecem que eles são mais saudáveis porque aqui 
eles correm à vontade e lá eles ficam no fechadinho, cada um em seu pedaço 
de terra, sem liberdade de correr, nem a liberdade de trazer os amigos para 
dentro da casa, porque não tem aquela amizade entre os pais. Tem muita 
diferença (L. F., 34 anos. Faxinal Salso, 2015). 

 

Além da liberdade, outra noção recorrente nos faxinais é a limpeza. O próprio 
nome “faxinal” deriva do termo faxina, vinculado à supressão do sub-bosque e ao 
favorecimento das árvores mais altas. A partir da faxina na mata resulta a composição 
florestal do faxinal, em que o mato limpo faxinado pela ação humana é mantido pela 
ação dos animais criados à solta, os quais pastam nas áreas comuns, não deixando sujar 
o faxinal. Essa noção de limpeza subverte a lógica metropolitana de oposição entre sujo 
e limpo, que considera o porco um animal atrelado à sujeira, tendo como referência o 
conhecimento sobre o ambiente que classifica as plantas que são mato, diferenciando-
as daquelas que devem permanecer devido aos usos e relações que constituem a 
paisagem do faxinal. Em conversa com uma faxinalense sobre a importância da 
manutenção do criadouro comunitário, ela mencionou o papel do porco como um 
limpador do faxinal: 

 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

15                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

Na minha opinião sim [sobre a importância do criador], eu não tenho 
criação, a única criação que eu tenho é umas galinha, não tenho, mas eu acho 
que sim, pra começar o matagal, se nós não tiver esses bicho [porcos] pra 
limpá fora do nosso fechado, vai virar capoeira, um caivá [floresta], e eu gosto 
da carne do porco crioula, do boi crioulo, eu acho que deveria continuar, não 
acabar (E. C., 53 anos. Faxinal Meleiro, 2015). 

 

De maneira similar, Mayra Lafoz Bertussi (2010), em sua etnografia sobre a 
comunidade vizinha de Espigão das Antas, notou a noção de limpeza como um 
elemento relacionado ao cuidado dispensado ao criador comunitário: 

 

Esse ponto de vista é interessante se olharmos a limpeza do criador 
como uma forma de cuidado, de zelo com o lugar de moradia. 
Todavia, ao subsumir a noção de limpo e sujo a um padrão 
simbólico presente somente nas relações humanas, desqualificamos 
a ação dos animais nesse processo. Afinal, não se deve esquecer 
que o protagonismo na ação da limpeza são as criações (Bertussi, 
2010, p. 56). 

 
Seguindo o argumento da autora, o padrão simbólico de oposição entre o 

limpo e sujo, presente em diversas etnografias, pouco reconhece o papel dos animais 
nesse processo. Tal observação ressalta o papel do porco enquanto mediador das 
relações entre cultura e natureza, ao mesmo tempo que pode ser tomado como um 
animal domesticado pela cultura faxinalense; no espaço do criadouro ele encontra 
liberdade em estabelecer seus caminhos, não estando limitado ao controle de suas 
donas e donos.  

O protagonismo do porco na manutenção do criadouro, seja pela limpeza das 
pastagens, nas relações com animais de outras famílias ou na demarcação territorial 
pela circulação em lugares usados para sua alimentação e reprodução, extrapola as 
relações internas nos faxinais, despontando como um ícone na ação política faxinalense. 

 

Porco Político 

A noção do porco enquanto animal político está atrelada à representação deste 
como símbolo das ações da Articulação Puxirão dos Povos Faxinalenses, em que sua 
importância nas relações internas nos faxinais transpõe a fronteira dentro/fora do 
faxinal, ganhando visibilidade nos espaços de negociação com o Estado, diálogo com 
pesquisadores, parceria com organizações não governamentais e aliança com 
movimentos sociais. No entanto, para explorar essa noção de porco político é 
interessante resgatar o projeto estatal de fragilização dos faxinais por meio da proibição 
da criação de porcos à solta. 

A imagem da criação de porcos à solta ressoa como símbolo de atraso do 
desenvolvimento rural, contrária à noção de industrialização proposta pelo projeto de 
modernização da agropecuária adotado pelo estado do Paraná. Tal concepção estatal 
pode ser percebida como uma estratégia de extermínio dos porcos dos faxinais e, por 
consequência, da fragilização e desintegração do território de uso comum. O estudo de 
Hocayen-da-Silva, Vizeu e Seifert (2016) sobre os faxinais enquanto um modelo de 
organização não convencional em contraste com as organizações pautadas pelo 
desenvolvimento capitalista registra tal postura. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              16 

Os autores analisam exaustivamente os atos administrativos do estado do 
Paraná, como mensagens do Executivo para o Legislativo, planos de governo e 
relatórios de políticas públicas no período de 1963 a 2003. Estes documentos 
expressam enfaticamente as investidas do governo paranaense para a integração dos 
agricultores familiares e faxinalenses ao modelo hegemônico de desenvolvimento 
econômico adotado pelo Estado, assim como projetos para melhoria genética de 
rebanhos suínos, e a exclusão dos porcos criados à solta através da permissão 
comercial apenas de animais procedentes de granjas certificadas, sendo a criação do 
Serviço de Inspeção do Paraná em 1988 um divisor de águas nesse processo. 

 
As propostas de modernização não se restringem à agricultura. As 
atividades de pecuária também constituem interesse dos 
promotores de ações integradas ao desenvolvimento econômico 
do Paraná. Assim, ameaças à prática de criação de porcos à solta 
de forma comunitária nas Comunidades Tradicionais de Faxinais 
tornam-se evidentes no discurso histórico de modernização e 
industrialização proveniente de representantes públicos (Hocayen-
da-Silva; Vizeu; Seifert, 2016, p. 1172). 

 

No Estado do Rio Grande do Sul, Karin Inês Terhorst e José Antônio Schmitz 
(2007) descrevem as intervenções do Governo Federal e Estadual na criação de 
porcos à solta “tipo banha”, que são intensificadas a partir da década de 1930, 
quando o Governo Federal proíbe em 1937 o abate doméstico de porcos para 
exportação de banha, uma das atividades mais importantes para os agricultores do 
Vale do Taquari naquela época. Além disso, a concorrência criada pela entrada de 
banha americana e dos óleos vegetais no mercado nacional provoca alterações no 
sistema tradicional de criação, sendo inseridas em 1936 raças norte-americanas 
adquiridas pelo governo rio-grandense com a finalidade do melhoramento genético 
dos animais para produção de carne, os quais não podiam ser criados à solta como 
os porcos de raças crioulas, caracterizados como animais tipo banha.   

Nesse processo, conforme a descrição dos autores, nota-se a diferenciação do 
uso dos termos “porco” e “suíno”. Enquanto “porco” é associado à forma tradicional 
de criação e consumo familiar, “suíno” é incorporado pelas resoluções legais e pelo 
discurso do Estado como produto industrial, o que incluiu a melhoria genética, a 
inserção de raças estrangeiras, a alimentação e a forma de criação dos animais.   

A partir do contexto de criação industrial de porcos na França, Jocelyne 
Porcher (2010) argumenta que a industrialização da pecuária, por meio da produção 
animal de larga escala, reduziu as múltiplas lógicas de trabalho com os animais à 
lógica técnico-econômica, reprimindo particularmente a lógica relacional e o 
envolvimento afetivo como componente inevitável e necessário do trabalho com 
animais. A autora afirma que a pecuária cria animais, enquanto os sistemas 
industriais produzem matéria animal a partir de animais, situação que resulta em 
sofrimento animal e humano que impacta o modo de vida dos criadores de animais 
devido à transformação nas práticas de trabalho da indústria em detrimento da 
pecuária familiar. “O objetivo da pecuária é viver e trabalhar com animais; o objetivo 
do sistema industrial é o lucro. O mundo da produção animal industrial é violento, 
onde a sensibilidade, o afeto e a inteligência não têm lugar” (Porcher, 2010, p. 14, 
tradução nossa). 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

17                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

 
 
Conforme registrado por Hocayen-da-Silva, Vizeu e Seifert (2016), a criação 

do suíno de granja é incentivada pelo Estado, enquanto a criação de porco à solta é 
deslegitimada pelos dispositivos de controle sanitário e ambiental que reprimem a 
forma tradicional de criação. 

Nesse sentido, uma interlocutora relata o episódio que aconteceu no ano de 
2014, em que funcionários públicos da Prefeitura Municipal de Mandirituba 
visitaram o Faxinal para uma reunião, com o objetivo de colocar em votação a 
continuidade da criação de porcos à solta. “Veio a J. da Secretaria de Saúde, veio 
parece que era o R., o secretário do meio ambiente e um enfermeiro e daí fizeram a 
reunião e explicaram certinho o dano que a criação faz ao meio ambiente e se 
retiraram pra fazer a votação” (V. S., 43 anos. Faxinal Meleiro, 2015). Segundo a 
narrativa, sem nenhuma discussão anterior, os agentes públicos expuseram sua 
concepção acerca dos porcos, associando-os à degradação ambiental do faxinal e ao 
risco à saúde pública, pressionando o posicionamento dos participantes em 
continuar ou não a criação dos porcos à solta, o que acabou resultando na frustração 
dos funcionários diante da falta de adesão dos faxinalenses. 

Essa é uma das tantas investidas do poder público em fragilizar a criação 
dos porcos nos faxinais, por meio de mecanismos de controle baseados em 
argumentos sanitários, ambientais e econômicos. Corroborando essa perspectiva , é 
possível identificar no levantamento histórico sobre dispositivos jurídicos 
municipais no Estado do Paraná que regulam as práticas de uso comum dos 
recursos nos faxinais, referentes ao período de 1831 a 2008, medidas que restringem 
a criação de porcos à solta.  

No conjunto de 40 documentos levantados por Souza (2009), distribuídos em 
18 códigos de posturas, 17 leis ordinárias, três leis orgânicas, um decreto e um edital, 
identifica-se que seis atos jurídicos proíbem diretamente a criação de porcos à solta 
nos municípios de Curitiba (1831, 1832, 1895), Guarapuava (1854), Palmeira (1895) e 
Prudentópolis (1906). 

Nesse cenário, a luta dos faxinais por direitos territoriais na última década 
coloca os porcos como símbolo da sua resistência enquanto povos e comunidades 
tradicionais. Os porcos estão presentes no desenho da bandeira da APF, movimento 
social faxinalense, e a miniatura de um porco feita de material sintético integra a 
mística2 das reuniões com o Estado e ocupa a mesa de autoridades em conferências 
com líderes faxinalenses. O conteúdo das Leis Faxinalenses, estadual e municipais, 
assim como dos demais dispositivos jurídicos em defesa do território, como decretos, 
resoluções e acordos comunitários, inclui a temática da criação de animais à solta, 
ou ainda, em específico, a questão dos porcos. 

 
 
 
 

 
2 Organizada ao centro ou à frente de onde se concentram as pessoas nos espaços de reunião, é composta 

por alimentos, sementes, ferramentas de trabalho, plantas, terra, água, bem como cartilhas e 
documentos sobre os faxinais, os quais são dispostos no chão de forma circular. Os símbolos são 
acompanhados por narrativas que acontecem na abertura e encerramento dos eventos da APF 
(Lewitzki, 2015, p. 15). 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              18 

Figura 3 – Mística do VI Encontro Estadual dos Povos Faxinalenses em Guarapuava/PR 

 
Fonte: Taisa Lewitzki (2015).   

 
Tal questão é observada também na violência contra o faxinal, isto é, contra o 

modo de vida faxinalense como um todo, que se materializa pela ação de grupos contra 
o faxinal, os quais são formados tanto por moradores dos faxinais quanto por pessoas 
externas ao criadouro e manifestam sua posição contrária ao criador por meio da 
violência contra os porcos. São inúmeros os casos de porcos alvejados por armas de 
fogo, cortados com facão, envenenados e espancados, e muitas ocorrências são 
judicializadas pela APF, que, em seus espaços de formação, orienta os faxinalenses para 
registrar as situações com máquina fotográfica para embasar as denúncias nas 
delegacias locais de polícia. Afinal de contas, machucar os porcos neste contexto é a 
forma direta de atingir a organização sociopolítica faxinalense e, por sua vez, o modo 
de vida no faxinal. 

 

Porque os chacareiros que vieram, vieram só pra incomodar, machucar as 
criação. Aqui, seguido aparece os porco meu tudo manco. Então é ruim as 
pessoas que chegam, sabendo que os bicho são solto, porque fazer malvadeza, 
acho que é muita falta de juízo, tão vendo que os bicho é solto (P. Z., 53 anos. 
Faxinal Campestre dos Paulas, 2015). 

 
Neste cenário, criar porcos é um ato político que se faz histórico e atual no 

sentido de afirmar um modo de ser e viver no faxinal, em que a prática de criar porcos 
à solta é um traço marcante, mas sobretudo está relacionado à resistência diária, 
associada às práticas cotidianas faxinalenses do saber fazer: “As vezes eu penso em 
largar mão de ter essa criaçãozada, começa machucá, dá dó. Mas na mesma hora, eu 
penso que é pior, porque daí acaba. Tendo criação tem que ter criador” (P. Z., 53 anos. 
Faxinal Campestre dos Paulas, 2015). Como afirma o faxinalense, “ter criação” é um dos 
principais pressupostos para a manutenção e gestão dos territórios de uso coletivo, 
animando a luta sociopolítica dos povos de faxinais no cenário de constantes projetos 
que ameaçam o modo de ser e viver no faxinal. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

19                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

Considerações Finais 

Conforme os argumentos apresentados, destaca-se que, nas relações entre 
humanos e animais no contexto dos faxinais, os porcos emergem como agentes 
políticos. Estes ocupam um papel importante na formação da identidade étnica e 
política dos povos de faxinais, por meio das práticas, concepções e conhecimentos 
acionados no processo de reivindicação de direitos em prol da defesa do território 
coletivo, para a manutenção do uso e manejo tradicional das terras comunais.  

Neste sentido, chama-se a atenção para os valores políticos dos animais, para 
além de seus valores simbólicos, ecológicos e econômicos, em um cenário de 
intensificação de conflitos fundiários e de lutas territoriais dos povos e comunidades 
tradicionais no interior paranaense, onde o porco, além de um demarcador territorial, 
é um elemento diacrítico da identidade dos povos de faxinais. 

 
 

Referências 

ALBERNAZ, Lady Selma; LEWGOY, Bernardo. Dossiê: animais e humanos. Anthropológicas, 
Recife, ano 17, v. 24, n. 1, p. 1-13, 2013. Disponível em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/in-
dex.php/revistaanthropologicas/article/view/23787/19412. Acesso em: 23 ago. 2023. 

BERTUSSI, Mayra Lafoz. Liberdade para criar: um estudo antropológico sobre os sentidos da 
territorialidade e do criadouro comunitário em uma comunidade de faxinal no Paraná. 2010. 
138 p. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul, Porto Alegre, 2010. Disponível em: http://hdl.handle.net/10183/25488. Acesso em: 23 
ago. 2023. 

BRASIL. Decreto 6.040 de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Brasília: Presidência da República, 2007. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. 
Acesso em: 23 ago. 2023. 

BULAMAH, Rodrigo Charafeddine. Domesticação contra a plantation. Mana, Rio de Janeiro, v. 
28, n. 3, p. 1-32, 2022. DOI: https://doi.org/10.1590/1678-49442022v28n3a0201 

COLTRO, Fábio Luiz Zanardi; VELDEN, Felipe Vander. Apresentação do dossiê Humanimalia: 
espaço, agência e não-humanos. Mediações, Londrina, v. 24, n. 3, p. 10-11, 2019. DOI: 
https://doi.org/10.5433/2176-6665.2019v24n3p10. 

DESCOLA, Philippe. La Nature domestique: symbolisme et praxis dans l'écologie des Achuar. 
Paris: Editions de la Maison des Sciences de l’Homme- Fondation Singer-Polignac, 1986. 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. São Paulo: 
Ubu Editora, 2022. 

GAEDTKE, Kênia Mara. Afeto e cuidado nas relações entre humanos e seus animais de 
estimação. Mediações, v. 24, n. 3, p. 84-99, 2019. 

GERAR – GERAÇÃO DE EMPREGO, RENDA E APOIO AO DESENVOLVIMENTO 
REGIONAL. Relatório socioeconômico: projeto faxinais. Curitiba: Gerar, 2015.  

HARAWAY, Donna. O manifesto das espécies companheiras – Cachorros, pessoas e alteridade 
significativa. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

HARRIS, Marvin. Vacas, porcos, guerras e bruxas: os enigmas da cultura. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1978.  

HOCAYEN-DA-SILVA, Antônio João; VIZEU, Fabio; SEIFERT, Rene Eugenio. Formas não 
convencionais de organização na América Latina: reflexões acerca do discurso de 
desenvolvimento no modo de vida dos faxinais. Revista de Estudos Organizacionais e Sociedade, 
Belo Horizonte, v. 3, n. 8, p. 1156-1253, 2016. DOI: https://doi.org/10.25113/farol.v3i8.2910. 

INGOLD, Tim. The perception of the environment: essays in livelihood, dwelling and skill. 
London: Routledge, 2000.  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm


 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais  

MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414                                                                                                              20 

INGOLD, Tim. Lines: a brief history. London: Routledge, 2007.  

KIRKSEY, S. Eben; HELMREICH, Stefan; VELDEN, Felipe Vander; CARDOSO, Thiago Mota. 
A emergência da etnografia multiespécies. Revista de Antropologia da UFSCar, São Carlos, v. 12, 
n. 2, p. 273-307, 2020. DOI: https://doi.org/10.52426/rau.v12i2.359. Acesso em: 23 ago. 2023. 

KOHN, Eduardo. How forests think: toward an anthropology beyond the human. Berkeley: 
University of California Press, 2013. 

LATOUR, Bruno. Reassembling the social: an introduction to Actor-Network Theory. Oxford: 
Oxford University Press, 2005. 

LAW, John. Actor network theory and material semiotics. In: TURNER, Bryan S. (ed.). The new 
Blackwell companion to social movements. New Jersey: John Wiley & Sons, 2008. p. 141-158. 
Disponível em: 
https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=36eab53578807c9bf4ecaef3
21c003659c2076c9. Acesso em: 04 mar. 2024. 

LEITE, Denise Maria; LODDI, Maria Marta. Caracterização dos rebanhos suínos em sistema 
faxinal. AICA, [s. l.], v. 2, p. 115-117, 2012. Disponível em: 
http://www.uco.es/conbiand/aica/templatemo_110_lin_photo/articulos/2012/Trabajo055_AIC
A2012.pdf. Acesso em: 23 ago. 2023. 

LEWITZKI, Taisa. Concepções sobre conservação ambiental: um estudo etnográfico sobre a 
intervenção do programa Petrobrás ambiental em uma comunidade tradicional de faxinal no 
Paraná. 2015. 105 p. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharel em Antropologia) – 
Universidade Federal da Integração Latino-Americana, Foz do Iguaçu, 2015. Disponível em: 
http://dspace.unila.edu.br/123456789/489. Acesso em: 23 ago. 2023. 

LIMA, Tânia Stolze. O dois e seu múltiplo: reflexões sobre o perspectivismo em uma cosmologia 
tupi. Mana, v. 2, n. 2, p. 21-47, out. 1996. 

MAN YU, Chang. Sistema faxinal: uma forma de organização camponesa em desagregação no 
centro sul do Paraná. Londrina: IAPAR, 1988.  

NETO, Francisco Fernandes Soares; ALBERTON, Junior; KULKAMP, Diane; NECKEL, 
Karine. Conhecimentos populares e escolares sobre processos de conservação de carne 
anteriores à eletricidade em Santa Rosa de Lima (SC). Cadernos CIMEAC, v. 8, n. 1, p. 408-429, 
2018. Disponível em: 
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/2988/3687. Acesso 
em: 04 mar. 2024. 

PARANÁ. Decreto estadual 3.446 de 14 de agosto de 1997. Dispõe sobre a criação das áreas 
especiais de uso regulamentado – ARESUR. Curitiba: Governo do Estado do Paraná, 1997. 
Disponível em: https://leisestaduais.com.br/pr/decreto-n-3446-1997-parana-criada-no-estado-
do-parana-as-areas-especiais-de-uso-regulamentado-aresur. Acesso em: 23 ago. 2023. 

PARANÁ. Lei estadual 15.673/2007. Dispõe que o estado do Paraná reconhece os Faxinais e sua 
territorialidade, conforme especifica. Curitiba: Governo do Estado do Paraná, 2007. Disponível 
em: https://leisestaduais.com.br/pr/lei-ordinaria-n-15673-2007-parana-dispoe-que-o-estado-do-
parana-reconhece-os-faxinais-e-sua-territorialidade-conforme-especifica. Acesso em: 23 ago. 2023. 

PARANÁ. Portaria IAP n. 34/2011. Dispõe que também são considerados faxinalenses aqueles 
que vivem em criadouros comunitários, segundo as mesmas características do sistema 
Faxinal. Curitiba: Instituto Ambiental do Paraná, 2011. Disponível em: 
https://celepar7.pr.gov.br/sia/atosnormativos/form_cons_ato1.asp?Codigo=2390. Acesso em: 
23 ago. 2023. 

PORCHER, Jocelyne. The relationship between workers and animals in the pork industry: a 
shared suffering. Journal of Agricultural and Environmental Ethics, Berlin, v. 24, p. 3-17, fev. 2010. 
Disponível em: https://link.springer.com/content/pdf/10.1007/s10806-010-9232-z.pdf. Acesso 
em: 23 ago. 2023. 

PORTO, Liliana. Uma reflexão sobre os faxinais: meio ambiente, sistema produtivo, identidades 
políticas, formas tradicionais de ser e viver. In: PORTO, Liliana; SALLES, Jefferson de Oliveira; 
MARQUES, Sonia Maria dos Santos. Memórias dos povos do campo no Paraná – centro sul. 
Curitiba: ITCG, 2013, p. 59-79. 

RAPPAPORT, Roy A. Pigs for the ancestors: ritual in the ecology or a New Guinea people. New 
Haven: Yale University Press, 1968. 



 

 

 

TAISA LEWITZKI | Percepções sobre os Porcos: Povos de Faxinais e Lutas Territoriais 

21                                                                                                                            MEDIAÇÕES, Londrina, v. 29, n.1, p. 1-21, jan.-abr. 2024 | e48414. 

SAHR, Cicilian Luiza Löwen; CUNHA, Luiz Alexandre Gonçalves. O significado social e 
ecológico dos Faxinais: reflexões acerca de uma política agrária sustentável para a região da 
mata com araucária no Paraná. Emancipação, v. 5, n. 1, p. 89-104, 2005. 

SANCHEZ, Gabriel. Plantações de queixadas, peixes-mandioca e corujinhas boiadeiras: as 
relações entre humanos, animais e maestria na Terra Indígena do Rio Guaporé (Rondônia). 
Mediações, v. 24, n. 3, p. 28-41, 2019. 

SOARES, Joélcio Gonçalves; SAHR, Cicilian Luiza Löwen. Estruturas e padrões espaciais de 
povoamento em comunidades de faxinal. Terr@ Plural, v. 7, n. 1, p. 109-124, 2013.  

SOUZA, Roberto Martins de. Levantamento de fontes documentais e arquivistas. In: SOUZA, 
R. M.; ALMEIDA, A. W. B. (org.). Terras de faxinais. Manaus: UEA Edições, 2009. p. 89-112. 

TERHORST; Karin Inês Lohmann; SCHMITZ, José Antônio Kroeff. De porco a suíno: história 
da suinocultura e dos hábitos alimentares associados aos produtos dela derivados entre 
agricultores familiares do Vale do Taquari. In: MENASCHE, Renata (org.). A agricultura familiar 
à mesa: saberes e práticas da alimentação no Vale do Taquari. Porto Alegre: UFRGS Editora, 
2007. p. 100-119. 

VAYDA, Andrew P. Reply to Harris. Human Ecology, Berlin, v. 15, p. 519-521, 1987. Disponível 
em: https://www.jstor.org/stable/4602861. Acesso em: 23 ago. 2023.  

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio. 
Mana, [S.l.], v. 2, n. 2, p. 115-144, out. 1996. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/mana/a/F5BtW5NF3KVT4NRnfM93pSs/?lang=pt&format=html. 
Acesso em: 23 ago. 2023. 

 
 
 
*Minicurrículo da Autora: 

Taisa Lewitzki. Doutora em Antropologia Social pela Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte (2023). Pós-doutoranda junto ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Pesquisa financiada pelo CNPq (Processo n° 
167481/2023-1). E-mail: taisa.cabocla@gmail.com.  

 

Editor(a) de Seção: Karine Lopes Narahara, Orcid. 

mailto:taisa.cabocla@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8457-0649

