
801                                                                                                                                Recebido em 31/08/2020; aprovado em 05/10/2020. 

RESENHAS           E-ISSN: 2176-6665 

DOI: 10.5433/2176-6665.2020.3v25n3p801 

 
 
 

A Habilidade das Mulheres Indígenas de América Latina de Transitar 
em uma Pluralidade de Mundos 

 
The Ability of Indigenous Women in Latin American in Dealing with a 

Plurality of Worlds 
 

*Adriana Paola Paredes Peñafiel1  
 

ROUSSEAU, Stéphanie; MORALES HUDON, Anahi. Movimientos de mujeres indígenas 

en latinoamérica: género, etnicidad en el Perú, México y Bolivia. Lima: Fondo Editorial 

PUCP, 2018. 

 

Existe contradição entre lidar com instâncias modernas e continuar praticando 
formas de vida que nada tem a ver com a Modernidade? Essa é uma pergunta que 
suscita ao ler o livro das pesquisadoras Stéphanie Rousseau e Anahi Morales Hudon, 
intitulado Movimentos de Mujeres Indígenas en Latinoamérica: Género, etnicidad en el Perú, 
México y Bolívia (Movimentos de Mulheres Indígenas na América Latina: Gênero, 
etnicidade no Peru, México e Bolívia). É uma obra que se debruça na compreensão de 
como as mulheres indígenas se tornam sujeitos políticos dentro uma complexa relação 
histórica entre os Estados contemporâneos e os movimentos sociais. Com esse objetivo, 
as autoras propõem um estudo em três países da América Latina focado na organização 
de mulheres indígenas pesquisadas. Ao longo das seções do livro, existe um cuidado 
em integrar as dinâmicas internas dos movimentos, antes da ascensão à esfera pública 
das mulheres indígenas, com os contextos políticos, principalmente aqueles referentes à 
década de 1990 em diante, quando ocorre uma maior demanda por reconhecimento 
étnico (cocaleros bolivianos, zapatistas, indígenas peruanos) por parte dos movimentos 
sociais. O que a leitura instiga a pensar é como as mulheres dos três países ativaram 
uma habilidade de transitar entre várias esferas para reivindicar as suas próprias 
demandas vinculadas aos seus projetos coletivos de vida.  

A vitória de um líder indígena como presidente da República em dezembro de 
2005 e a demanda por uma paridade de gênero na representação política das mulheres 
indígenas são o objeto de estudo da primeira parte do livro. Rousseau chama a atenção 
para o fato de que as reinvindicações dos povos indígenas na década de 1990 e a 
formação de um novo partido político - Movimento para o Socialismo (MAS) - com 
origem na organização dos cocaleros da região do Chapare, foram processos-chave para 
inserir as reinvindicações dos movimentos, entre elas as das mulheres que já atuavam 
em diferentes organizações dentro da Constituição Política da Bolívia.  

 
1 Universidade Federal do Rio Grande, Instituto de Ciências Econômicas, Administrativas e Contábeis 

(ICEAC-FURG, São Lourenço do Sul, RS, Brasil). ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4792-2750.  

https://orcid.org/0000-0003-4792-2750
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cocalero
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chapare
https://orcid.org/0000-0003-4792-2750


 

 

 

E-ISSN: 2176-6665 

802                                                                                                                                  MEDIAÇÕES, Londrina, v. 25, n. 3, p. 801-804, set-dez. 2020. 

Do ponto de vista da primeira autora, a eleição do MAS implicou que muitas 
mulheres, com vasta trajetória como líderes sociais nas suas regiões, ocupassem cargos 
governamentais importantes, como foi o caso de Leonilda Zurita Vargas, ativista cocalera e 
liderança do MAS em Cochabamba, que se tornou senadora. As mulheres fomentavam a 
participação equitativa nas esferas políticas, sociais e econômicas por meio do discurso chacha 
warmi, segundo o qual homens e mulheres devem ocupar, por igual, as esferas onde são 
tomadas as decisões políticas. Assim, a análise da autora, nesta primeira parte, está centrada em 
mostrar que o contexto de reinvindicações indígenas de 1990 favoreceu para que a perspectiva 
das mulheres indígenas e camponesas, baseada na noção de complementaridade, que se 
associou a uma demanda de princípio de igualdade de gênero (50%), fosse consagrada na nova 
Constituição de 2009 e nas leis eleitorais. No entanto, assim como os seus pares homens, estes 
grupos de mulheres não fugiram de tensões quando projetos de desenvolvimento são 
interpretados para algumas mulheres como mutilações aos seus territórios. 

A segunda parte do livro aborda as dinâmicas que levaram ao surgimento do 
movimento indígena contemporâneo no México a partir da década de 1990. Ao longo do 
século XX, no México, a relação Estado-Sociedade se caracterizou por um sistema 
corporativista por meio do qual as comunidades indígenas podiam acessar certos 
recursos, como terra e subsídios agrícolas, em prol da industrialização da agricultura. O 
indigenismo surgiu em 1940 como um projeto político que buscava incorporar os povos 
indígenas ao Estado-nação por meio da educação e da aculturação. Veja-se que a 
aculturação é entendida, de acordo com Bhabha (2005), como uma construção de um 
espaço-tempo homogêneo e linear que se apresenta como legítima, inquestionável e que 
justifica as suas políticas de educação monocultural ou eurocêntricas.  

Morales Hudon mostra os conflitos entre as comunidades e o Estado durante a 
década de 1970 porque os coletivos indígenas demandavam o reconhecimento do caráter 
multiétnico da sociedade mexicana. Ao seguir uma série de autores, como De la Peña 
(2006), a autora concorda que o fracasso do indigenismo e a crise do corporativismo 
agrário foram fatores-chave para a mobilização dos camponeses e dos povos indígenas. 
Embora as mobilizações durante grande parte do século XX seguissem interesses de 
classe, com as organizações camponesas e os sindicatos de trabalhadores, as demandas 
tornaram-se étnicas posteriormente. Curiosamente, o Estado mexicano adotou políticas 
multiculturais para contemplar as demandas sem se opor ao projeto neoliberal, já que 
buscou integrar o mercado, os territórios, os recursos e os próprios conhecimentos dos 
povos indígenas, assim como procurou adiar a reforma agrária. Se o multicultural é 
entendido, conforme Walsh (2006), como uma multiciplicidade de culturas dentro de uma 
mesma sociedade que “se toleram”, que não se relacionam entre si, então, aquela que 
desenhou o projeto liberal em coalisão com o Estado manterá a sua posição de cultura 
dominante, sendo que o efeito é a perpetuação das invisibilidades e das desigualdades.  

A emblemática Chiapas foi a região que refutou as mudanças do projeto 
neoliberal porque é onde se concentra a quarta parte das disputas de terras irresolutas no 
México. O Exército Zapatista de Liberação Nacional (EZLN) chamou a atenção do mundo 
em 1994, reivindicando a extinção, entre outras pautas, do Tratado de Livre Comércio de 
América do Norte (NAFTA). No movimento zapatista, as mulheres tiveram bastante 
visibilidade porque foram protagonistas nas estruturas e nos projetos dos caracoles, os 
centros regionais de coordenação política, econômica e social em cada uma das áreas 
governadas pelos zapatistas no estado de Chiapas, como membros do conselho do Bom 
Governo. Em 2012, lideranças do movimento apresentaram uma agenda política à 



 

 

 

E-ISSN: 2176-6665 

ADRIANA PAOLA PAREDES PEÑAFIEL I A habilidade das mulheres indígenas de América Latina                                                               803 

Câmara de Deputados do Congresso da União, na qual Martha Sanchez Néstor fez eco 
das demandas das mulheres zapatistas, principalmente da conhecida comandante 
Ramona. A autora destaca que, enquanto o movimento indígena no geral perdeu fôlego 
no início da década de 2000, as mulheres especificamente já haviam construído as 
estruturas que lhes permitiam criar organizações novas e autônomas para formar novas 
gerações de jovens lideranças. 

Na terceira parte da obra, voltamos para Stéphanie Rousseau e Anahi Morales 
Hudon (2018), que destacam uma dimensão central da política indígena no Peru 
contemporâneo, qual seja, a forma como os camponeses e outros setores sociais da Serra 
têm definido a si mesmos diante de um contexto de racismo e de discriminação étnica. 
Similar ao caso de México, houve um reconhecimento por parte do Estado da natureza 
multicultural da sociedade peruana sem se opor ao projeto neoliberal nos anos noventa. O 
primeiro capítulo desta seção ilustra o processo de “reindigenização”, já debatido em 
vários escritos como de De la Cadena (2007), dos povos andinos desde finais da década de 
1990. Rousseau e Morales Hudon (2018) relatam como a construção da diferenciação entre 
as comunidades camponesas da Serra e da Costa integradas à República moderna e as 
comunidades nativas ou os povos amazônicos que vivem à margem do Estado influiu na 
luta discursiva sobre quem pode se dizer indígena. Desde 1920, as populações rurais da 
Serra do Peru começaram a se identificar, não em termos étnicos, mas por meio de fatores 
econômicos e sociais fomentados pelo projeto, de algumas elites políticas, que visava 
promover a assimilação e o progresso. Essa visão também foi compartilhada pelos grupos 
de esquerda e os setores progressistas. No entanto, no final de 1980, o movimento social 
camponês tinha se debilitado pela guerra interna sofrida pelo país e, em 1990, a situação se 
viu ainda mais agravada por uma série de leis e decretos adotados pelo governo de 
Fujimori com a liberação de títulos de terra e a promoção do investimento privado. 

Sem desconsiderar os precursores do movimento indígena, a autora destaca a 
década de 1990 como marcada por um ressurgimento da mobilização popular. As 
lideranças femininas posicionaram-se trabalhando primeiramente para a comunidade e, 
em segundo lugar, pela igualdade de gênero junto com os homens. É interessante 
salientar que, segundo a pesquisa de Rousseau e Morales Hudon (2018), com exceção 
de uma organização pesquisada, todas as organizações estudadas rejeitavam a etiqueta 
de feministas. Por isso, conclui a autora, as mulheres indígenas tendem a avaliar os 
tópicos de gênero por meio de dinâmicas comunais, ou seja, procuram ser reconhecidas 
com os mesmos direitos na Assembleia Comunal. Hoje em dia, as mulheres indígenas 
do Peru são consideradas como defensoras da soberania alimentar, dos direitos 
territoriais e da identidade étnica, mas, segundo a autora, no caso peruano, elas não têm 
chegado a ter voz no coração da política de Estado, como é caso da Bolívia. 

Como conclusões das três seções abordadas, as autoras destacam, na sua análise 
comparativa, que o contexto político dos três países, em combinação com as dinâmicas 
internas, criou oportunidades para que as mulheres se organizassem e dessem voz às 
suas próprias demandas, fazendo-o à sua própria maneira: nos espaços de mulheres nas 
organizações mistas, que se observam principalmente nos casos de México e do Peru, 
nas organizações paralelas de mulheres com perfil público próprio que permanecem 
unidas à organização mista indígena e nas organizações baseadas no dualismo de 
gênero que fomenta que os casais devem assumir de maneira conjunta postos de 
autoridade como foi o caso da Bolívia e, nas organizações independentes que 
apareceram na década de 1990, no México, e na década de 2000, no Peru.  



 

 

 

E-ISSN: 2176-6665 

804                                                                                                                                  MEDIAÇÕES, Londrina, v. 25, n. 3, p. 801-804, set-dez. 2020. 

Portanto, apesar de contar com todo esse belo material, senti falta de uma 
reflexão mais analítica na proposta. Por exemplo, pensar que a trajetória de luta destas 
mulheres, como salientado por Rabasa (2010), propõe uma possibilidade de habitar uma 
pluralidade de mundos (o Estado, os movimentos sociais consolidados, a comunidade), 
quer dizer, a possibilidade de ser moderno e no moderno sem corromper as premissas 
vitais dos seus projetos coletivos de vida. Essa é a forma como as mulheres sabiamente 
têm desafiado a política racional que classifica, categoriza e reprime. 

 
 

Referências  

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2005.  

DE LA CADENA, Marisol. Formaciones de indianidad, articulaciones raciales, mestizaje y nación en 
América Latina. Popayán: Envión, 2007.  

DE LA PEÑA, Guillermo. A new mexicas nationalism? Indigenous rights, constitutional 
reform and the conflicting meaning of multiculturalism. Nations and nationalism, London, v. 
12, n. 2, p. 279-302, mar. 2006. 

RABASA. José. Espitualidades revolucionarias en Chiapas: historia inmanente y marco 
comparativo en los estudios subalternos. Cuadernos de Literatura, Bogotá, v. 14, n. 28, p. 260-
228, jul./dic. 2010.  

ROUSSEAU, Stéphanie; MORALES HUDON, Anahi. Movimientos de mujeres indígenas en 
latinoamérica: género, etnicidad en el Perú, México y Bolivia. Lima: Fondo editorial PUCP, 2018. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, conocimiento y decolonialidad. Signo y Pensamiento, 
Bogotá, v. 24, n. 46, p. 39-50, ene./jun. 2006.  
 
 

*Minicurrículo da Autora: 

Adriana Paola Paredes Peñafiel. Doutora em Desenvolvimento Rural pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (2016). Docente do Instituto de Ciências Econômicas, 
Administrativas e Contábeis no campus São Lourenço do Sul. E-mail: 
adrianapenafiel@furg.br.  


