
Este texto é publicado em acesso aberto (Open Access) sob a licença Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0), que permite 

o uso, a distribuição e a reprodução em qualquer meio, sem restrições, desde que a citação do trabalho original seja correta. 

 

 
e-ISSN 2448-0320 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 
 

 

Dossiê 

     

 

POR UMA EDUCAÇÃO TRANSGRESSORA: SOBRE RACISMO, SAÚDE 

MENTAL E EDUCAÇÃO 
 

 

Laisla Suelen Miranda Rocha1    

José Francisco dos Santos2   

 

 

Resumo 

Este artigo tem como objetivo refletir sobre a saúde mental no meio acadêmico frente a um Estado 
neoliberal. Para isso, utilizou-se a metodologia de revisão integrativa, com base em pesquisas dos 

Estudos Culturais e suas interfaces com o racismo, a saúde mental e as instituições de ensino. As 

inquietações surgem ao considerar a saúde mental como um conceito político, que envolve fatores 

estruturais da sociedade, e ao compreender as instituições educacionais como espaços fundamentais 
para a promoção da saúde — ainda que possam também se tornar ambientes adoecedores ao 

reproduzirem a lógica neoliberal e hegemônica (da cisgeneridade, heteronormatividade, 

superioridade branca e elitista) presente no tecido social. Nesse sentido, busca-se compreender o 
papel que o meio acadêmico exerce na saúde mental. Ao final, o texto apresenta provocações e um 

convite à escrita sobre as transformações nesses ambientes, à luz de pensadoras do feminismo negro. 

 

Palavras-chave: Educação; Saúde mental; Racismo. 

 

 

Como citar 

ROCHA, Laisla Suelen Miranda; SANTOS, José Francisco dos. Por uma educação transgressora: sobre 

racismo, saúde mental e Educação. Educação em Análise, Londrina, v. 10, p. 1-20, 2025. DOI: 10.5433/1984-

7939.2025.v10.52601.  

                                                             
1 Doutoranda em Psicologia pela Universidade Federal de Sergipe. Psicóloga do Instituto Federal de Educação, 

Ciência e Tecnologia Baiano. Xique-Xique, Bahia, Brasil. Endereço eletrônico: suelen.lmiranda@gmail.com. 

2 Doutor em História pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Docente na Universidade Tecnológica 

Federal do Paraná. Apucarana, Paraná, Brasil. Endereço eletrônico: josef@utfpr.edu.br. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2448-0320
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/educanalise/index
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/educanalise/index
https://www.openaccess.nl/en/what-is-open-access
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/educanalise/article/view/52601
https://orcid.org/0000-0002-8296-561X
http://lattes.cnpq.br/2236549396426256
https://orcid.org/0000-0002-9247-5585
http://lattes.cnpq.br/2746256151454516


 Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

2 

FOR A TRANSGRESSIVE EDUCATION: ON RACISM, MENTAL HEALTH AND 

ACADEMIC ENVIRONMENT 

 

Abstract: This article aims to reflect on mental health in the academic environment in the face of a 

neoliberal State. To this end, an integrative review methodology was employed, based on research in 
Cultural Studies and their intersections with racism, mental health, and educational institutions. The 

concerns arise from understanding mental health as a political concept that encompasses the structural 

factors of society, and from recognizing educational institutions as key spaces for health promotion — 
although they may also become harmful environments when reproducing the neoliberal and hegemonic 

logic (of cisnormativity, heteronormativity, white and elitist supremacy) embedded in the social fabric. 

In this context, the study seeks to understand the role of academia in mental health. Finally, the text 
offers provocations and an invitation to write about the transformations occurring in these spaces, 

through the lens of Black feminist scholars. 

 

Keywords: Education; Mental health; Racism. 

 

 

POR UNA EDUCACIÓN TRANSGRESORA: SOBRE RACISMO, SALUD MENTAL Y 

ÁMBITO ACADÉMICO 

 

Resumen: Este artículo tiene como objetivo reflexionar sobre la salud mental en el entorno académico 

frente a un Estado neoliberal. Para ello, se utilizó la metodología de revisión integradora, basada en 

investigaciones de los Estudios Culturales y sus intersecciones con el racismo, la salud mental y las 
instituciones educativas. Las inquietudes surgen al considerar la salud mental como un concepto político 

que abarca los factores estructurales de la sociedad y al reconocer a las instituciones educativas como 

espacios clave para la promoción de la salud —aunque también pueden convertirse en entornos que 
generan malestar cuando reproducen la lógica neoliberal y hegemónica (de cisgeneridad, 

heteronormatividad, supremacía blanca y elitista) presente en el tejido social. En este contexto, se busca 

comprender el papel que desempeña el ámbito académico en la salud mental. Finalmente, el texto 
presenta provocaciones e invita a escribir sobre las transformaciones que ocurren en estos espacios desde 

la perspectiva de pensadoras del feminismo negro. 

 

Palabras clave: Educación; Salud mental; Racismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

3 

Introdução 

 

Se estamos comprometidas com um projeto de 

transformação social, não podemos ser coniventes com 

posturas ideológicas de exclusão que só privilegiam 
um aspecto da realidade por nós vivida.  

(Lélia Gonzalez) 

 

O meio universitário, muitas vezes, é violento. Difícil é encontrar alguém que nunca 

ouviu sobre a inadequação de ocupar esse espaço, não de forma direta, mas por meio de uma 

linguagem que afirma exatamente isso “você tem que se esforçar mais, não está fazendo o 

suficiente”; “se não conseguir, desiste! Tranca (a matéria, o ano, o semestre) e faz depois”; “esse 

é um espaço de alto nível e não está aberto às dúvidas bestas”; “você precisa saber duas 

línguas"; “não importa a sua vida pessoal, você escolheu isso”. Não é sobre um indivíduo que 

reproduz, é sobre a estrutura.  

Pesquisas em saúde mental, durante algum tempo, focalizaram somente no indivíduo, 

buscando algo biológico ou individual, desconsiderando toda a influência sócio-histórica na 

qual o sujeito está inserido. Contudo, todas as transformações que ocorreram e influenciaram a 

mudança de concepção sobre a cultura, a identidade e os estudos culturais, também 

modificaram as formas de pensar o que é saúde mental e como o saber “psi” compreende a 

subjetividade, que é formada por todos os fatores, tais como classe, raça, gênero, orientação 

sexual e territorialidade. Todavia, ainda hoje, as escolas e as universidades tendem a 

individualizar esse sofrimento. 

O perfil das pessoas discentes nas universidades e nos institutos públicos vem se 

modificando desde as ações afirmativas, por meio da Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. 

Entretanto, ainda presenciamos uma visão elitista e brancocêntrica nesses ambientes. É 

extremamente importante democratizar o acesso à uma educação pública, gratuita e de 

qualidade. Isso exige mais que a ampliação do número e da reserva de vagas, mas implica 

pensar na permanência e questionar as demandas e as necessidades. O discurso de que a 

universidade é do povo e para o povo, se dissociado de uma prática que não valoriza e acolhe 

todas as pessoas, torna o ambiente estressor. 

Outro aspecto que causa sofrimento mental é a cobrança por produtividade (talvez, 

pudesse usar o termo “produtivismo”). As instituições estão inseridas na lógica neoliberal, que 

requer um desempenho enorme e no menor tempo possível. Sabe-se que, com o modelo 

neoliberal, a ideia de educação passa de um campo social e político e se transforma apenas em 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

4 

uma forma de ingressar no mercado de trabalho, funcionando com os mesmos princípios do 

neoliberalismo, ou seja, a lógica de produção e mercado. Não há apenas uma cobrança pela 

quantidade de produção, mas também o controle do tempo que foi dedicado, normalizando as 

noites sem dormir e a autoexploração. Há, portanto, uma romantização do sofrimento, da 

individualização e da culpabilização de quem não aceita ou não se adapta à lógica instaurada. 

É necessário pontuar que também existe sofrimento por parte das pessoas servidoras. 

Este artigo surgiu de inquietações vividas em diversos momentos e espaços, por ocupar 

lugares com papeis distintos, sobretudo, como psicóloga de um Instituto Federal e como 

estudante de pós-graduação, de encontros, conversas, leituras e, em específico, da disciplina 

“Tópicos Avançados em Cultura” e das orientações da dissertação. Temos por objetivo refletir 

sobre as possíveis tessituras entre os Estudos Culturais, a saúde mental e o sofrimento no meio 

acadêmico. Pondera-se que pensar em saúde mental é pensar em um corpo político, que envolve 

questões de raça, gênero, orientação sexual e capacitismo. Entretanto, este texto explora 

principalmente as questões que envolvem as relações etnicorraciais.  

Diante disso, vale pontuar sobre os lugares em que escrevemos e ocupamos: uma mulher 

branca, cis e do interior da Bahia e um homem, negro, cis da grande São Paulo. Partindo dos 

estudos culturais, o texto busca pensar sobre o racismo e a produção de subjetividades, que são 

permeados por questionamentos sobre o ambiente acadêmico, a função social dele e as 

influências coloniais em espaços que, por vezes, as epistemologias objetivam o rompimento de 

opressões, mas, na prática, continuam a reproduzi-las. Desta maneira questiona-se qual o papel 

dos espaços acadêmicos formais na produção de saúde ou sofrimento mental? Destarte, as 

próximas linhas não trarão respostas, mas fazem um convite a refletir e a construir em conjunto. 

 

Revisando os  

Estudos Culturais 

 

Stuart Hall (2006), em “A identidade cultural na pós-modernidade”, busca compreender 

se existem “crises da identidade” na pós-modernidade ou modernidade tardia. No livro, o autor 

apresenta questões históricas, a fim de contextualizar o debate e propor novas formas de 

compreender a identidade. O estudioso descreve três concepções de identidades. A primeira é a 

do sujeito do Iluminismo, que é visto como uma pessoa centrada, unificada, dotado de razão e 

consciência, além disso, teria como centro, o seu núcleo interior (Hall, 2006). O autor também 

afirma que, durante toda a vida, esse sujeito permanecia praticamente o mesmo.  



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

5 

A segunda concepção é a do sujeito sociológico, que opunha a ideia anterior, ao sustentar 

que o núcleo interior não era autossuficiente e autônomo, mas seria formado pela relação com 

outras pessoas, por meio da cultura (Hall, 2006). Sob essa ótica, a identidade seria formada pela 

relação entre a pessoa e a sociedade. Hall (2006) demonstra que alguns pesquisadores afirmam 

que essa concepção de identidade unificada e estável vem sofrendo mudanças, tornando a 

identidade cada vez mais fragmentada. Destarte, o sujeito pós-moderno, por não ter uma 

identidade fixa, abre o debate para uma “crise na identidade” (Hall, 2006). 

Com isso, Hall (2006) apresenta as mudanças que ocorreram na modernidade tardia, 

relacionando-as à temática voltada à(s) identidade(s) dos sujeitos. Dessa maneira, o autor 

contextualiza as sociedades modernas, definindo-as como “sociedades de mudanças 

constantes” (Hall, 2006, p. 14). Além disso, a modernidade é uma possibilidade reflexiva da 

vida.  Afirma que as mudanças ocorridas fizeram com que os sujeitos se libertassem “de seus 

apoios estáveis nas tradições e culturas” (Hall, 2006, p. 25). 

Hall (2006) defende que a modernidade fez surgir uma nova forma de sujeitos 

individuais e novas formas de identidade, pois, antes, a identidade era entendida como algo 

fornecido por uma divindade e sem possibilidade de mudanças. Nesse período, nasce, então, o 

sujeito soberano, que tinha duas concepções: uma que é indivisível e outra que é única, isto é, 

singular. Entretanto, houve diversas mudanças proporcionadas pela Reforma Protestante, pelo 

Humanismo Renascentista e pelas revoluções científicas, que propuseram uma nova concepção 

de homem, considerado científico e racional, tendo, como um dos grandes percursores, René 

Descartes. 

Além disso, Hennigen e Guareschi (2006) asseveram que Hall expõe compreensões 

acerca da mudança de entendimento sobre a cultura e sua influência na produção de identidade 

e na forma como acontecem os processos de subjetivação. As estudiosas afirmam que, a partir 

dessa virada cultural, a cultura passou a ser entendida com um viés simbólico, que tem 

significados e forja as subjetividades. Para que isso acontecesse, também foi necessária a virada 

linguística, que constitui a linguagem não apenas como uma ferramenta de expressão de forma 

neutra, mas como algo discursivo, que tem um significante que produz e reproduz as questões 

estruturantes da sociedade.  

Todas essas mudanças reverberam no campo dos estudos culturais, ao sustentarem que 

a cultura apenas é possível pela e na linguagem, sendo assim, associadas às questões de poder. 

Bordini (2006), no texto “Estudos culturais e estudos literários”, explana que, até a década de 

1960, a cultura era entendida enquanto um conceito monolítico e somente poderia ser inserido 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

6 

nesse conceito aquilo que é considerado alta realização. A autora aponta que apenas eram 

consideradas literatura, algumas restritas obras, deixando sempre a parte as produções de corpos 

e as epistemologias subalternas (Bordini, 2006). A estudiosa, assim como Hall (2006), afirma 

que, com a modernidade, esses conceitos sofreram diversas transformações. Ademais, 

desenvolve o conceito de multiculturalismo, no qual é reconhecido que a cultura é um conjunto 

de manifestações simbólicas, construídas por diversas partes da sociedade e as quais podem 

ultrapassar as fronteiras (Bordini, 2006). 

Lima (2013) explica que os estudos culturais se institucionalizam nos anos de 1960 e, 

no Brasil, buscaram recuperar a crítica feminista, ao trazerem escritoras que foram silenciadas 

e escondidas durante o processo da formação da identidade nacional. O autor ainda demonstra 

que esse processo tem como consequência que outros setores apagados da história nacional, 

possam reivindicar o lugar deles na constituição da nação. Considerando a temática em 

evidência, em um país colonizado como Brasil, é perceptível como o racismo, assim como é 

proposto por Grosfoguel (2019), seria um sistema de classificação, a partir da linha do humano, 

em superioridade e inferioridade. Desta maneira, as pessoas que estão abaixo da linha do 

humano, portanto, têm sua humanidade questionada e deslegitimada. Por outro lado, aquelas 

que se encontram acima desfrutam do acesso aos direitos, a uma formação de subjetividades 

positivadas e do reconhecimento enquanto vidas que merecem ser reconhecidas como vida. 

Da mesma maneira que se propõe uma linha divisória para os corpos e às vidas, também 

reverberam no campo das epistemologias e dos conhecimentos, tal com é pontuado por Bárbara 

Carine Soares Pinheiro e Karemari Rosa (2018), abordando como povos africanos foram 

marginalizados e de como isso silenciou seus saberes e produções científicas em detrimento de 

um currículo escolar embranquecido. As organizadoras começam questionando:  

 

[…] quem lucra com a invisibilidade de um passado em Ciência e Tecnologia 

dos povos africanos e da diáspora? Como esse constructo social, político e 
ideológico se originou? O que as ciências como um todo tem com isso? Todas 

as vezes que uma sociedade começa a se organizar, essa acontece por 

interesses comuns, por linhas gerais de importâncias e legitimam as práticas 
culturais. A organização de uma sociedade está diretamente ligada aos modos 

de como esta interage e transforma a realidade em que habita. Por sua vez, 

esta organização parte das necessidades materiais dos indivíduos e é marcada 

por processos de transformação da matéria, ora, pelo trabalho realizado. 
Assim, toda sociedade das "consideradas" mais primitivas às mais complexas 

– produz trabalho e, portanto, Ciências e seus precursores (Pinheiro; Rosa, 

2018) 

 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

7 

Com vistas a superar a hierarquização e a invisibilização de certas formas de produção 

de conhecimento, de epistemologia e de literaturas, Lima (2013) sustenta que é papel do crítico 

cultural problematizar a consideração de apenas uma estética, buscando considerar diversos 

aspectos dos textos com base em vários fatores, tais como raça, etnia, gênero e sexualidade. 

 

Questionando saberes 

institucionalizados, 

propondo leituras 

suplementares 

 

Não posso deixar de escrever um último parágrafo 
para lembrar que a língua, por mais poética que possa 

ser, tem também uma dimensão política de criar, fixar 

e perpetuar relações de poder e de violência, pois cada 
palavra que usamos define o lugar de uma identidade.  

(Grada Kilomba) 

 

É válido reforçar os potentes textos de Maya Angelou, uma escritora fantástica e uma 

grande ativista negra dos Estados Unidos que lutou pelo fim da segregação racial no país. A 

estudiosa afirma que, mesmo após diversas publicações, sempre no momento de entregar uma 

nova, vinha todo o medo de ser descoberta enquanto uma fraude, dado que ainda se coloca 

como ideal para a escrita, aquele que é branco, cishetero e europeu. Trazemos então o que Lucas 

Lima (2013, p. 267) chama atenção, seria necessário que se “atente para os efeitos de poder 

gerados pelos discursos, e no caso daqueles discursos sexistas e homofóbicos em particular, que 

tratam de fundar um não-sujeito, despossuído de humanidade e habitante das margens da 

inteligibilidade social”.   

Corroborando com as questões exibidas, Audre Lorde (2019) aponta os perigos que essa 

imposição social de silenciamento e de negação do lugar de produtoras de conhecimento e de 

intelectualidade causa nos corpos subalternos, os quais internalizam essas questões. Com o 

intuito de quebrar essas correntes, a autora afirma que “os patriarcas brancos nos disseram: 

‘Penso, logo existo’. A mãe negra dentro de cada uma de nós - a poeta- sussurra em nossos 

sonhos: ‘Sinto, logo posso ser livre’. A poesia cria a linguagem para expressar e registrar essa 

demanda revolucionária, a implementação da liberdade” (Lorde, 2019, p. 47). 

Assim, percebe-se que há uma forma de enfrentamento desse lugar que se propõe 

enquanto hegemônico. No Brasil, podemos considerar que ele é ocupado pela mística do 

patriarcado, do machismo, do cis e da heteronormatividade compulsória, elitista e da 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

8 

branquitude. Tudo aquilo que se desvia desse padrão é entendido como inferior e aquilo que é 

produzido do ponto de vista intelectual é visto como de menor valor. 

De acordo com Lima (2013, p. 269), há uma deslegitimação das: 

 

[...] produções culturais não-brancas, não-heterossexuais e não-ocidentais, 

relegando essas literaturas e outras textualidades culturais a uma condição de 
inviabilidade dentro do sistema de valores vigente no Ocidente. Tal 

inviabilidade, ou ‘não-lugar’, enseja o surgimento dos (in)desejados guetos, 

locais, segundo entendo, de proteção e de solidariedade cultural. Logicamente 

que com tal afirmação não desprezo o caráter mercadológico que está na raiz 
dos processos de ‘guetização’ à qual as culturas negra e homossexual, por 

exemplo, estão submetidas nos Estados Unidos e em outras nações centrais e 

periféricas.  

 

Dessa forma, Lima (2013) recorre à Judith Butler para definir a “reiterabilidade 

discursiva” sendo compreendida, como uma forma que se naturalizou na qual determinados 

sujeitos podem ocupar, esse espaço e outros seriam abjetos e indesejáveis nas produções 

literárias. Diante disso, Lima (2013) afirma que a teoria queer e a crítica feminista são formas 

de resistência e de rompimento desses padrões. Além disso, evidencia a falácia da ideia de uma 

literatura enquanto não ideológica, pois ela é apenas uma forma de manter a ideologia 

dominante. Nada é mais ideológico que essa suposta neutralidade, que serve apenas para manter 

os padrões de dominação e violência. Propor-se dentro da neutralidade é uma maneira de querer 

as coisas como estão, sem aceitar as mudanças e a perda de privilégios. 

Lima (2013) explica, ainda, que as vertentes dos estudos culturais entram em embate 

com essas hegemonias. Uma das principais tarefas do crítico cultural é questionar os saberes 

institucionalizados e propor leituras suplementares. Portanto, o pensamento queer, para além de 

teórico, carrega uma posição política de questionar as normas que estão postas. Assim, é 

possível inferir que as editoras independentes têm um forte papel nessa luta, uma vez que 

buscam disseminar as produções subalternas. A indústria editorial ainda é marcada pelos 

discursos hegemônicos. É visível que, nos últimos anos, têm crescido o número das 

publicações, talvez, até por interesse capitalista, mas ainda é insuficiente. Também é válido 

considerar as traduções das obras e o enorme espaço temporal entre as publicações feitas no 

país de origem e a tradução brasileira.  

Nesse sentido, Terezinha Oliveira Santos (2020), no artigo “Tecendo palavras com 

(desa)fios, resiliências e resistências: reflexões de uma mulher negra e docente acadêmica", 

retrata esse lugar da escrita enquanto política e resistência contra toda negação da humanidade 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

9 

que os colonizados vêm sofrendo desde a expedição marítima europeia até a atualidade. O texto 

também é uma homenagem a todas as mulheres latino-americanas que a inspiraram, incluindo 

Conceição Evaristo, Carolina Maria de Jesus, Lélia Gonzalez e Glória Anzaldúa (Santos, 2020). 

Trago então, a frase de Carolina Maria de Jesus que em 2021 ganhou o título de Doutora 

Honoris Causa pela Universidade Federal do Rio Janeiro. Em “Quarto de despejo”, a autora 

expõe: “Eu disse: meu sonho é escrever! Responde o branco: ela é louca. O que as negras devem 

fazer… É ir para o tanque lavar roupa” (Jesus, 1963, p. 201). 

Essa relação demonstra aquilo que Kilomba (2019) e Fanon (2008) trazem enquanto 

separação entre o que se considera humano (o branco europeu), dotado de razão, poder, 

intelectualidade e ligado ao desenvolvimento, e o outro, não um “outro” universal, que compõe 

o nós, mas um “outro” objeto, algo que deve ser reduzido ao corpo. Assim, não é permitido 

teorizar sobre os grupos racializados, uma vez que eles são necessários para a construção 

capitalista. Eles são reduzidos ao braçal, sem razão. É possível até elogiá-los, desde que seja 

um elogio ao corpo, à dança ou a algo no campo que se convencionou como natureza, e não 

como razão.  

Essa inferiorização intelectual das pessoas negras acontece desde o período da 

escravização no Brasil. Nas últimas décadas do escravismo e após abolição, a elite e o governo 

brasileiro lançaram mão de duas estratégias para continuar colocando o negro como inferior, 

que foram a importação de teorias racistas e a imigração maciça de brancos europeus. Foi nesse 

período que começou a se falar em subjetividades de pessoas negras. Antes, os povos negros 

eram tratados apenas como objetos. Entretanto, a subjetividade foi relacionada ao que é 

essencialmente violento, menos inteligente e dado à loucura. Surgiram teorias, com Nina 

Rodrigues, que associam o fenótipo às características morais e intelectuais. 

Esse lugar, ainda hoje, continua a ser transmitido em diversos ambientes, dentre eles, a 

escola, pois, ao negar a história da África e supervalorizar a Europa enquanto única história 

possível, cujo único referencial humano é o branco, comete-se uma violência simbólica. Como 

efeitos de uma ação desumanizadora, tendo em vista que, mesmo sem usar falas que animalizam 

as pessoas negras, o silenciamento das contribuições da história e da cultura africana e afro-

brasileira é uma forma de negar a humanidade e, assim, animalizar. 

Esses pontos são evidenciados por Lélia Gonzalez (2020, p. 165), que afirma que:   

 

Enquanto isso, as crianças negras que vão à escola sofrem o estigma do pecado 
de serem negras, pois o discurso pedagógico as submete a diferentes maneiras 

de se envergonharem de si mesmas.  Estamos cansados de saber que nem na 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

10 

escola nem nos livros onde mandam a gente estudar se fala da efetiva 

contribuição das classes populares, da mulher, do negro e do índio na nossa 
formação histórica e cultural. Na verdade, o que se faz é folclorizar todos eles. 

E o que é que fica? A impressão de que só os homens, os homens brancos, 

social e economicamente privilegiados, foram os únicos a construir este país. 

A essa mentira tripla se dá o nome de: sexismo, racismo e elitismo. E como 
ainda existe muita mulher que se sente inferiorizada diante do homem, muito 

negro diante do branco e muito pobre diante do rico, a gente tem mais é que 

tentar mostrar que a coisa não é bem assim, né?  

 

 Assim, é de extrema importância a aplicação da Lei nº 10.639/2003, implementada 

através da luta dos movimentos sociais, principalmente, o Movimento Negro. Essa lei tornou 

obrigatório o Ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, "resgatando a 

contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política pertinente à História do 

Brasil" (Brasil, 2003). Essa é uma maneira de propagar as contribuições e colocar os negros em 

posição de ser humano, quebrando as práticas de imagens inferiorizadas e distorcidas do negro 

que são internalizadas desde a infância.  

Considerando a aplicação da Lei nº 10.639/2003, é preciso se atentar a um aspecto 

crucial: a educação para as relações étnico raciais, considerando o coletivo, com uma escuta 

sensível e para toda a comunidade acadêmica. Para tanto, Machado (2019) propõe a adoção da 

Metodologia de Odus, que é uma metodologia afro-referenciada construída a partir de 

memórias históricas. Nela, a ancestralidade delineia o presente, para que o futuro seja livre, 

buscando uma decolonização do currículo. Essa metodologia também perpassa por uma 

formação que procura a construção de uma sociedade mais justa, antirracista, antipatriarcal, 

democrática e contra todas as formas de opressão, pois “valorizar a memória e a resistência 

negra contra as hegemonias é um processo decolonial e ressignificante, que fortalece o combate 

contra o preconceito e a discriminação racial que afetam a nossa sociedade, possibilitando a 

mudança do cenário de desigualdade vivida no Brasil” (Correa, 2018, p. 127 apud Machado, 

2019, p. 23). 

A Lei nº 10.639/2003 e as metodologias afrocentradas contribuem para a construção de 

uma subjetividade positiva para as pessoas negras e uma consciência crítica e racializada para 

a branquitude, uma vez que, muitas vezes, ainda são desconhecidas a história positiva e a 

ancestralidade africana e afro-brasileira. Entretanto, compreende-se que o racismo é estrutural 

e essa ação pode apenas gerar fissuras na estrutura. Por ser estrutural, precisamos de mudanças 

estruturais. Destarte, é possível afirmar que o sofrimento psíquico (se) inicia com essa falta de 

informação e a consequente dificuldade em constatar que as pessoas negras fazem parte de algo 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

11 

positivo e tiveram parcela fundamental na construção do Brasil. Isso gera uma ferida na 

autoestima e uma visão de que são inferiorizados.  

Partimos então para Glória Anzaldúa (2000), no texto “Falando em línguas: uma carta 

para as mulheres escritoras do terceiro mundo”, convoca e reflete sobre o processo de escrita 

para as mulheres negras, apontando que a branquitude não quer conhecer as pessoas 

racializadas, tampouco conhecer a língua, a cultura e o espírito. Também ressalta que os 

processos escolares ainda são marcados pelo silenciamento e pela negação em utilizar a 

linguagem marcadas pela classe e etnia, falando da sua dificuldade em escrever esse texto por 

estar ligada aos padrões que sempre foram impostos na escrita (Anzaldúa, 2000).  

As teorias dos estudos culturais e a função delas enquanto projetos políticos corroboram 

com o chamado de Anzaldúa (2000), que convida as pessoas que estão em espaços subalternos 

a falar e a escrever, uma vez que a escrita é um movimento de resistência. No que se refere ao 

silenciamento e ao apagamento, voltamos para a formação em Psicologia no Brasil, com 

currículos ainda brancocêntricos. Um exemplo é a invisibilização de Virgínia Bicudo, Neusa 

Santos Sousa e Lélia Gonzalez. Para tratar da psicanálise, são trazidas apenas as teorias 

europeias, sem a realização de uma análise crítica baseada nos elementos estruturais do país. A 

negação da aprendizagem por outras fontes que não sejam europeias contribui para a 

manutenção de subjetividades forjadas e negativadas no espaço que deveria ser destinado ao 

empoderamento e à promoção da saúde mental, que são funções da psicologia. O apagamento 

é um projeto político. 

Diante de todas essas questões, para pensar na formação da subjetividade e na saúde 

mental, é válido expor Grada Kilomba (2019), que, no livro “Memórias de Plantação”, explica 

que se torna sujeito por meio da escrita, partindo dos conceitos de bell hooks de “sujeito” e 

“objeto”. Aqueles seriam os que podem construir as próprias identidades, realidades e nomear 

os outros, enquanto aqueles que são considerados objeto têm a realidade e a identidade forjadas 

pelos outros e pela forma como se relacionam com os que são sujeitos. Cabe considerar o 

conceito de linha do humano trazido por Grosfoguel (2019), que assevera que as pessoas são 

definidas por meio dessa linha: quem está acima é considerado humano (sujeito) e tem acesso 

aos direitos e à possibilidade de construção de uma subjetividade positivada, enquanto quem 

está abaixo (objeto) tem a humanidade questionada e negada.  

Fanon (2008), em “Pele Negras, Máscaras Brancas”, aponta que, nas sociedades 

colonizadas, o negro não é um homem, é o negro, pois tem sua humanidade negada é 

considerado enquanto objeto, já que o corpo negro, através dessa negação colonial, torna-se 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

12 

uma presença ausente, em que nem humano pode ser considerado (Faustino, 2020). Aqui 

precisamos falar sobre a sexização da linguagem (inclusive, no início de “Memórias de 

Plantação”, Kilomba tece uma reflexão sobre vários termos) nos quais a palavra “homem” 

adquire a função de representar toda a humanidade. Grada Kilomba (2019) sustenta que, dentro 

das sociedades estruturadas pelo racismo e machismo, raça e gênero são marcos para a 

construção da identidade e também para subalternização dos corpos, em uma performance ela 

afirma que “uma mulher negra diz que ela é uma mulher negra. Uma mulher branca diz que ela 

é uma mulher. Um homem branco diz que é uma pessoa” (Kilomba, 2019). 

Apesar de Fanon (2008) utilizar um recurso patriarcal3  para definir o grupo humano, o 

estudioso vem denunciar o que Achille Mbembe (2016) descreve como a necropolítica das 

sociedades modernas, pois negros e negras não são vistos enquanto humanos. Assim, o lugar 

da mulher negra, enquanto “o outro do outro” (Kilomba, 2019), tem sua humanidade 

duplamente negada, enquanto mulher e enquanto negra. Para falar do silenciamento e da 

negação, Grada Kilomba (2019) realiza uma discussão sobre a máscara de Flandres, um 

instrumento de ferro utilizado no período do escravismo e que demonstrava uma relação de 

poder e de sujeição dos escravizados. De modo oficial, dizia-se que a máscara de Flandres era 

usada a partir da imposição dos senhores brancos, a fim de evitar que os africanos comessem o 

que era produzido nas lavouras. Entretanto, a principal função dessa máscara era impor o 

silenciamento e o medo.  

Kilomba (2019) explica, ainda, que, em relação à colonização e ao racismo, a boca, que 

simboliza a fala e a enunciação, torna-se um órgão de opressão das coisas que o branco quer 

controlar. Diante disso, a estudiosa pondera que escrever é um ato político, no qual a escritora 

sai desse lugar de objeto e se torna sujeito, não sendo a Outra e sim um EU/sujeito.  

Tanto Kilomba (2019) quanto Anzaldúa (2000) convidam e encorajam as mulheres 

negras à escrita, que é um movimento de resistência para que os outros não as definem. “É a 

busca de um eu, do centro do eu, o qual nós mulheres de cor somos levadas a pensar como 

‘outro’ — o escuro, o feminino” (Anzaldúa, 2000, p. 234). Para Kilomba (2019), trata-se de um 

ato de tornar-se sujeito.  

Assim:  

 

                                                             
3 O recurso patriarcal refere-se a uma noção de poder das relações entre homens e mulheres, utilizando o homem 

como representante de um todo. 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

13 

Escrevam com seus olhos como pintoras, com seus ouvidos como músicas, 

com seus pés como dançarinas. Vocês são profetisas com penas e tochas. 
Escrevam com suas línguas de fogo. Não deixem que a caneta lhes afugenta 

de vocês mesmas. Não deixem a tinta coagular em suas canetas. Não deixem 

o censor apagar as centelhas, nem mordaças abafar  suas vozes. Ponham suas 

tripas no papel. Não estamos reconciliadas com o opressor que afia seu grito 
em nosso pesar. Não estamos reconciliadas. Encontrem a musa dentro de 

vocês. Desenterrem a voz que está soterrada em vocês (Anzaldúa, 2000, p. 

234). 

 

Um aspecto importante trazido por Grada Kilomba (2019) é o caráter atemporal do 

racismo, discutindo o conceito de plantation (plantação). em que a memória surge como uma 

maneira de ver e falar sobre as novas formas coloniais e o lugar traumático do racismo, que, 

por muitas vezes, é negado e/ ou silenciado. A estudiosa explica que as memórias do racismo 

estão vivas e sempre são revividas a partir das (re)atualizações das práticas coloniais. Esse 

conceito explicita o modo como a branquitude, na formação da própria subjetividade, introjeta 

os aspectos positivos e impõe tudo aquilo que é negativo aos grupos racializados. 

Kilomba (2019, p. 40) questiona a forma como a psicanálise propõe as formas de 

subjetivação:  

 

Parece, portanto, que o trauma das pessoas negras provém não apenas de 

eventos de base familiar, como a psicanálise argumenta, mas sim do 
traumatizante contato com a violenta barbaridade do mundo branco, que é a 

irracionalidade do racismo que nos coloca sempre como a/o outra/o, como 

diferente, como incompatível, como conflitante, como estranha/o e incomum. 

 

É perceptível que Kilomba (2019) e Fanon (2008) concordam com a necessidade de se 

pensar na sociogenia enquanto dimensão do sofrimento e de traumas vivenciados por pessoas 

negras. Assim, pensar no cuidado e na saúde mental para os grupos que são diariamente 

colocados em posição subalternizadas exige considerar que essa violência é expressa a partir 

de medos, ansiedade, baixa autoestima e outras formas de sofrimento em decorrência do 

racismo, e não apenas considerar os sintomas descritos nos manuais de classificações 

psiquiátricas. Fazer isso seria uma maneira de somente patologizar e individualizar as reações 

que são derivadas dessa experiência traumática. 

Também é importante destacar que o racismo não é um trauma de um momento pontual 

ou específico, mas um processo de uma vida inteira (quiçá, desde o momento em que o sujeito 

está no útero, já começa a ser exposto). Diante disso, é acionada uma memória histórica e 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

14 

colonial desde o processo de escravização, assim como aponta Kilomba (2019, p. 158, grifo 

nosso): 

 

De repente, o colonialismo é vivenciado como real - somos capazes de senti-

lo! Esse imediatismo, no qual o passado se torna presente e o presente passado, 
é outra característica do trauma clássico. Experiencia-se o presente como se 

estivesse no passado. Por um lado, cenas coloniais (o passado) são 

reencenadas através do racismo cotidiano (o presente) e, por outro lado, o 
racismo cotidiano (o presente) remonta cenas do colonialismo (o passado). A 

ferida do presente ainda é a ferida do passado e vice-versa; o passado e o 

presente entrelaçam-se como resultado.  

 

Destarte, pensar nos processos subjetivos e saúde mental de pessoas negras é pensar no 

enfrentamento do racismo, e perpassa por reconhecer que a sociedade brasileira é racista, ao 

contrário das negações (tais como “no país, não existe racismo”) presentes no imaginário, nos 

currículos escolares e nas formas de cuidar da saúde, assim como é possível perceber na 

reportagem a seguir.  

“Meu psicólogo disse que racismo não existe”: esse é o título de uma matéria do Portal 

Geledés. Essa matéria, por meio dos relatos de pacientes, demonstra que muitas psicólogas 

ainda não sabem lidar com o racismo dentro do consultório. Além disso, evidencia que existe 

uma carência na formação curricular, com a finalidade de tratar o problema do racismo no Brasil 

(Arraes, 2015). Uma das mulheres entrevistadas afirmou que ouviu da psicóloga, que é branca, 

que ela deveria mudar de comportamento e parar de “se vitimizar e transformar acontecimentos 

normais em racismo” (Arraes, 2015). 

A partir da fala da psicóloga, é perceptível o que Grada Kilomba fala sobre a máscara 

do silenciamento, em que apesar de não ser mais utilizada a máscara de falanges, ainda existe 

um silenciamento das falas dos negros. Diante disso, a autora questiona: “por que deve a boca 

do sujeito negro ser amarrada? Por que ela ou ele tem de ficar calado? O que poderia o sujeito 

negro dizer se ela ou ele não tivesse sua boca tapada? E o que o sujeito branco teria de ouvir” 

(Kilomba, 2019, p. 41). Assim, o sujeito branco carrega o medo de que, se o sujeito colonizado 

falar, o colonizador terá que ouvir. Desse modo, falar em racismo e do sofrimento trazido por 

ele é uma maneira de confrontar o sujeito colonizador por meio das verdades do seu Outro. A 

psicologia/psiquiatria que fez parte dos saberes que importaram teorias racialista, utilizada para 

inferiorizar os sujeitos negros, ao negar que se fala sobre o racismo e as consequências dele à 

saúde mental ou deslegitimar essas dores, continua a reproduzir a lógica do silenciamento, em 

que as verdades do Outro são negadas, reprimidas e mantidas em segredo.  



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

15 

Kilomba (2019) explica o medo do branco de ouvir o sujeito colonial, demonstrando 

que ele pode ser compreendido por meio do mecanismo de repressão de Freud, ou seja, busca 

afastar algo de si e deseja continuar mantendo esse distanciamento. Além disso, é por 

intermédio desse mecanismo que as verdades se tornam inconscientes. Assim,  

 

[…] a máscara vedando a boca do sujeito negro impede-a/o de revelar tais 

verdades, das quais o senhor branco quer ‘se desviar’, ‘manter distância’ nas 

margens, invisíveis e ‘quietas’. Por assim dizer, esse método protege o sujeito 
branco de reconhecer o conhecimento do Outro/a (Kilomba, 2019, p. 42). 

 

 Ao transpor a temática ao espaço psicoterapêutico, é sabível que é por meio da fala (ou 

da escrita) que o sujeito se re(conhece). Trata-se de um espaço através do qual possa se ver e se 

afirmar enquanto sujeito. Entretanto, quando essa fala é interditada pelo discurso de que o 

racismo não existe ou quando simplesmente são ignoradas as demandas trazidas, passa-se a 

mensagem de que o sujeito deve continuar na posição de objeto. Tendo em vista que o falar é 

compreendido enquanto uma negociação entre quem fala e quem ouve, não existe fala se não 

existir o escutar. “Ouvir é, nesse sentido, o ato de autorização em direção à/ao falante. Alguém 

pode falar somente quando sua voz é ouvida” (Kilomba, 2019, p. 42). 

Diante disso, é necessário compreender que a saúde mental é um conceito político, em 

que os fatores que estruturam o nosso país, a exemplo do racismo e do colonialismo, são 

determinantes para as vivências e para a formação de subjetividades e identidades. É como Du 

Bois (2021) descreve ao falar da dupla consciência, colocando racismo como um véu que 

embaça a visão. Portanto, mesmo sendo parte e pertencente a esse país, o negro não se sente 

em casa e não sente que esse é o seu lugar, pois o mundo importo é branco. 

Fanon (2008, p. 28) sustenta que:  

 

Por mais dolorosa que possa ser esta constatação, somos obrigados a fazê-la: 
para o negro, há apenas um destino. E ele é branco. Antes de abrir o dossiê, 

queremos dizer certas coisas. A análise que empreendemos é psicológica. No 

entanto, permanece evidente que a verdadeira desalienação do negro implica 

uma súbita tomada de consciência das realidades econômicas e sociais. Só há 
complexo de inferioridade após um duplo processo: — inicialmente 

econômico; — em seguida pela interiorização, ou melhor, pela epidermização 

dessa inferioridade. 

 

Assim, para que a psicologia pense no sofrimento mental para além de um modelo 

individualizante, é necessário considerar as questões econômicas e sociais. Além disso, para 

analisar os casos individuais, é preciso considerar as questões sociológicas (Fanon, 2008). O 



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

16 

racismo e o colonialismo não são apenas mais duas maneiras de discriminação, mas são 

questões que fazem com que o sujeito permaneça impossibilitado de lidar com as faltas 

necessárias do processo de subjetivação e de viver a sua subjetividade de forma saudável. O 

racismo e o colonialismo criam uma fragmentação no processo de humanidade, fazendo com 

que os grupos racializados e colonizados sejam vistos apenas como específicos (Fanon, 2008; 

Faustino, 2018; Kilomba, 2019). 

 

O racismo como expressão de violência é um ato de terror, suas ameaças 
aterradoras provocam perturbações cotidianas no(a) negro(a). A polícia, 

quando aborda o homem negro – mais suscetível a isso que a mulher negra –, 

já o coloca sob suspeita pelo simples fato de ser negro. Quando acorda – isso 

às vezes nem é consciente –, o(a) negro(a) já se prepara para viver uma luta 
cotidiana, porque vários assédios raciais irão acontecer ao longo desse dia. 

Mesmo que se acredite que as ameaças racistas não se cumprirão, isso não faz 

com que desapareça o pavor de viver a humilhação, pois seu corpo carrega o 
significado do execrável, que incita e justifica a violência racial. O racismo 

sobrevive num ‘vir a ser’ interminável. Você dorme e acorda, e ele está 

presente (Silva, 2004, p. 220). 

 

Assim, Maria Lucia da Silva (2004) demonstra que o negro vive em estado de alerta o 

tempo todo como se não existisse um lugar seguro ou, assim como Deivison Faustino, durante 

a palestra “Colonialismo, Racialização e Sofrimento Psíquico”, comenta: “você morre antes de 

morrer por não estar dentro desse pacto do humano” (Colonialismo […], 2021). Diante dessas 

questões, a psicologia precisa se questionar sobre como são forjadas as subjetividades das 

pessoas que não estão dentro daquilo que se considera humano e como se dão as relações em 

um país que majoritariamente é composto por pessoas que estariam fora do padrão da 

humanidade.  

É necessário compreender que para pensar em saúde mental, é preciso considerar as 

interseccionalidades, apesar de, no imaginário social, ter sido criada a ideia de que as pessoas 

dos grupos racializados são iguais e sofrem e vivem da mesma forma. Isso se caracteriza 

enquanto uma falácia. Como exemplo, podemos afirmar que os brancos têm privilégios apenas 

por serem brancos. No entanto, apesar de usufruírem privilégios por conta da sua pertença 

racial, quando cometem um equívoco, a situação é analisada com base na sua singularidade. 

Em contrapartida, se é um negro(a) que comete um equívoco, ele vai ser analisado pelo fato de 

ser negro. Logo, esse equívoco será transmitido a todo negro(a), construindo “ideias” racistas 

que corroboram com o surgimento de algumas frases, tais como: “só podia ser negro”.  



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

17 

Assim, é necessário entender que existem particularidades na forma como o racismo 

afeta a subjetividade. Negros e negras são hipersexualizados(as). As mulheres negras são as 

mais violentadas. O último Atlas da Violência mostrou que, a cada duas horas, uma mulher é 

morta: dessas 60% são negras (IPEA, 2021). As mulheres negras são as que menos se casam e 

os jovens negros compõem a maior parcela carcerária. Mesmo com todas essas particularidades, 

o racismo traça algo em comum: negros e negras são matáveis, assim como Achile Mbembe 

(2016) conceitua como necropolítica a decisão de quem deve viver e morrer.  

 

Considerações finais 

 

Apesar de todas as questões apontadas, muitas vezes, o sofrimento mental é visto de 

forma individualizada, excluindo os fatores estruturais da sociedade e os fatores institucionais. 

Por exemplo, quando o estudante apresenta sofrimento psíquico, ele é encaminhado para uma 

psicóloga ou profissional da saúde mental, o que é extremamente importante, mas não é o 

suficiente, nem a única solução. Ao tratar a situação apenas como individual, sem pensar em 

modificar os contextos ou questionar a prática para além das epistemologias que pesquisamos, 

voltamos a inserir essa pessoa em um ambiente que é potencialmente adoecedor.  

Parece mais cômodo associar o sofrimento psíquico ao indivíduo. Dessa maneira, 

invisibilizam o que há de coletivo e desconsideram que determinados grupos vivenciam coisas 

que outros grupos não experienciam. Um exemplo: pessoas que são mães são as mais 

sobrecarregadas em tempos de pandemia. É possível fingir que esse dado não é real e afirmar 

que as mães têm as mesmas condições e disponibilidade de estudo que outros grupos? Acredito 

que não. Os ambientes educativos têm a função social de ofertar permanência e êxito a todas as 

pessoas. Se ela adoece, não é só encaminhá-la para um psicólogo ou profissional de saúde 

mental: é necessário refletir o que nesse contexto tem interferido, propor mudanças e tornar um 

ambiente que produza saúde mental, e não sofrimento.  

O público desses ambientes foi modificado nas últimas décadas. Esses lugares precisam 

ser revistos, dado que aqueles discursos vão sendo internalizados e produzem o sentimento de 

culpa, como se isso fosse algo apenas individual, desconsiderando tudo aquilo que a cultura 

impõe e tudo aquilo que os estudos culturais propõem, ou seja, que a cultura forma 

subjetividade e se dá na e pela linguagem, além de o estudioso é, também responsável pelo 

desmantelo dessa estrutura. Não basta utilizar um Projeto Político Pedagógico e pesquisas com 

epistemologias descoloniais apenas na teoria: é necessário incorporar isso no dia a dia e na vida.  



Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

18 

Grada Kilomba (2019) afirma: é no falar que as pessoas saem do lugar de objeto para 

sujeito. É na linguagem e pela linguagem que as relações de poder são transmitidas. Portanto, 

falar sobre essas questões é necessário, pois quanto mais se ignora, mais pessoas se sentem 

oprimidas e acreditam que é algo que acontece somente com elas. Então, meu convite é que 

fale, escreva o que sente e o que se passa nesses ambientes. Relate a sobrecarga, o racismo, o 

machismo, a misoginia, a lgbtfobia e a pressão no meio acadêmico. E que também reflitam a 

serviço de quem e de que as nossas falas estão sendo propagadas? 

 

Referências  

 

ANZALDÚA, Glória. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro 

mundo. Estudos Feministas, Rio de Janeiro, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000. 

ARRAES, Jarid. “Meu psicólogo disse que racismo não existe”. Portal Geledés, 27 jun. 

2015. Disponível em: https://www.geledes.org.br/meu-psicologo-disse-que-racismo-nao-

existe/. Acesso em: 2 jun. 2025. 

BORDINI, Maria da Glória. Estudos culturais e estudos literários. Letras de Hoje, Porto 

Alegre, v. 41, n. 3, p. 11-22, 2006.  

BRASIL. Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 

oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", 

e dá outras providências. Brasília: Presidência da República, 2003. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 02/06/2025 

COLONIALISMO, racialização e sofrimento psíquico em frantz fanon: Palestra Prof 

Deivison Faustino. [S. l.: s. n.], 2021. 1 vídeo (2h45min). Publicado pelo canal Lelita Oliveira 

Benoit. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=jEBBNa8y6Ww. Acesso em: 2 

jun. 2025. 

DU BOIS, William Edward Burghardt. As almas do povo negro. Tradução de A. Boide. São 

Paulo: Veneta, 2021. 

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: UFBA, 2008. 

FAUSTINO, Deivison Mendes. Revisitando a recepção de Frantz Fanon: o ativismo negro 

brasileiro e os diálogos transnacionais em torno da negritude. Lua Nova: Revista de Cultura e 

Política, São Paulo, n.109, 2020. Disponível em: 

https://dspace.almg.gov.br/handle/11037/48039. Acesso em: 24 mar. 2023 

FAUSTINO, D. M. Frantz Fanon: um revolucionário particularmente negro. Minas Gerais: 

Círculo Contínuo Editorial, 2018. 

GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Rio Janeiro: Zahar, 2020. 

https://www.geledes.org.br/meu-psicologo-disse-que-racismo-nao-existe/
https://www.geledes.org.br/meu-psicologo-disse-que-racismo-nao-existe/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
https://www.youtube.com/watch?v=jEBBNa8y6Ww


Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

19 

GROSFOGUEL, Ramón (org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2019. (Coleção Cultura Negra e Identidades). 

GROSFOGUEL, R. What is Racism?. Journal of World-Systems Research, San Francisco, 

v. 22, n. 1, p. 9–15, 2016. Disponível em: 

https://jwsr.pitt.edu/ojs/index.php/jwsr/article/view/609. Acesso em: 15 out. 2022. 

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

HENNIGEN, I.; GUARESCHI, N. M. de F. A subjetivação na perspectiva dos estudos 

culturais e foucaultianos. Psicologia da Educação, São Paulo, n. 23, p. 57–74, 2006. 

IPEA - INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA. Atlas da Violência 2021. 

Brasília: IPEA, 2021. Disponível em: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/. Acesso em: 2 

jun. 2024. 

JESUS, C. M. de. Quarto de Despejo. [São Paulo]: Edição popular, 1963. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019 

LIMA, C. H. L. Feminismos, estudos literários e epistemologia queer: imbricamentos. In: 

COLLING, L.; THÜRLER, D. (org.). Estudos e políticas do CUS. Salvador: Edufba, 2013. 

p. 263–268. 

LORDE, A. Irmã outsider. Tradução de S. Borges. São Paulo: Autêntica Editora, 2019. 

MACHADO, A. F. Odus: Filosofia Africana para uma metodologia afrorreferenciada. 

Voluntas, Santa Maria, v. 10, p. 1-25, 2019. 

MBEMBE, A. Necropolítica. Arte & Ensaios, Rio de Janeiro, n 32, p. 123-151, 2016. 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares; ROSA, Katemari (org.). Descolonizando saberes: a Lei 

10.639/2003 no ensino de ciências. São Paulo: Editora Livraria da Física, 2018. 

SANTOS, Terezinha Oliveira. Tecendo palavras com desa(fios), resiliências e resistências: 

reflexões de uma mulher negra e docente acadêmica. Estudios de Filosofía Práctica e 

Historia de las Ideas,Mendonza, v. 22, p. 1-12, 2020. 

SILVA, Maria Lúcia. O preconceito racial humilha, a humilhação faz sofrer I: reflexões sobre 

a construção psíquica do sujeito negro. In: CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA (org.). 

Psicologia e Direitos Humanos: subjetividade e exclusão. São Paulo: Casa do Psicólogo, 

2004. p. 217–222. 

 

CRediT 

 

Reconhecimentos: Não se aplica. 

https://jwsr.pitt.edu/ojs/index.php/jwsr/article/view/609


Por uma educação transgressora: sobre racismo, saúde mental e Educação 
Rocha, L. S. M.; Santos, J. F. 

 

Educ. Anál. Londrina v. 10 p. 1-20 e52601 

 

 

20 

Financiamento: Não se aplica. 

Conflito de interesses: Não possuem. 

Aprovação ética: Não se aplica. 

Contribuição dos autores: ROCHA, L. S. M. 

declara ter participado 

da redação do artigo e 

afirma ter sido de sua 

responsabilidade a 

conceituação, 

curadoria dos dados, 

análise formal, 

investigação, 

metodologia, validação 

e redação – rascunho 
original; SANTOS, J. 

F. declara ter 

contribuído com a 

curadoria dos dados, 

supervisão e validação. 
 

Submetido em: 28 de abril de 2025 

Aceito em: 05 de maio de 2025 

Publicado em: 12 de agosto de 2025 

 

Editor de seção: João Fernando de Araújo 

Membro da equipe de produção: Junior Peres de Araujo 

Assistente de editoração: Giovanna Martins Capaci Rodrigues 


