
Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 1

ENSINOS E SABERES DAS LINGUAGENS 
NAS AMAZÔNIAS: Entre Vozes que Gritam e 
a Floresta que se Levanta

TEACHINGS AND KNOWLEDGE OF LANGUAGES IN THE 
AMAZON: Between Voices that Shout and the Forest that 
Rises

 Marcos André 
Cunha Dantas1

Kattia de Jesus Amin 
Athayde Figueiredo2

Carmen Lúcia Reis 
Rodrigues3

Como citar: DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis. Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias: entre vozes que 
gritam e a floresta que se levanta. Boitatá, Londrina, v. 20, n. 39, p. 1-12, jul./dez. 2025. ISSN 1980-
4504. DOI: 10.5433/boitata.2025v20.e 53028.

ISSN 1980-4504 | DOI: 10.5433/boitata.2025v20.e 53028

1 Doutor em Linguística — Unesp/Araraquara. E-mail: madc@ufpa.br; ORCID: 0009-0006-3923-616X.
2 Doutora em Educação — Universidade de Brasília (UnB). E-mail: kattiaamin@edu.se.df.gov.br; ORCID: 

0009-0005-4111-5298.
3	Doutora em Linguística — Université Paris VII – Denis Diderot (França). E-mail: carmenrodrigues89@yahoo.

com; ORCID: 0000-0002-8386-8272.

Resumo: Este artigo apresenta as discussões realizadas por grupos de estudos que pesquisam 
o ensino das linguagens como forma de interlocução entre diferentes saberes e culturas 
presentes no modo de vida amazônico, ocorridas durante o 1º  Congresso  Pan-Amazônico  dos  
Professores  de  Língua,  Linguagem  e  Literatura  da  Educação  Básica (Cllimaz), realizado 
na Universidade Federal do Pará. Entre as temáticas abordadas, destacam-se os aspectos 
relacionados à preservação das Amazônias, como Educação Escolar Indígena, Educação do 
Campo, das Águas e das Florestas, entre outros. As discussões seguiram um roteiro propositivo 
organizado em grupos de roda de conversa, com o intuito de fortalecer o debate sobre a práxis 
pedagógica operada em diferentes espaços de educação. O objetivo principal pautou-se em torno 
das mudanças climáticas acometidas no espaço amazônico pela forma predatória de ocupação 
e exploração dos recursos naturais e de como essas questões chegam às escolas por meio dos 
conteúdos curriculares. Os diálogos entre os grupos propositivos apontaram para a promoção de 
políticas públicas de educação como necessárias à preservação ambiental e o reconhecimento das 
identidades e etnicidades Amazônidas.
Palavras-chave: Ensino das linguagens; Mudanças climáticas; Pan-Amazônia; Educação Básica.

Abstract: This article presents the discussions held by study groups that research the teaching 
of languages ​​as a means of interlocution between different knowledge and cultures present in 
the Amazonian way of life, which took place during the 1st Pan-Amazonic Congress of Basic 
Education Teachers in Language and Literature (Cllimaz), held at the Federal University of 
Pará. Among the topics addressed, aspects related to Amazon preservation stand out, such as 
Indigenous School Education, Education of the Countryside, Waters and Forests, among others. 
The discussions followed a propositional script organized in conversation groups, with the aim 
of strengthening the debate on pedagogical praxis operated in different educational spaces. The 
main objective was to address climate change in the Amazon region caused by the predatory 
occupation and exploitation of natural resources, and how these issues reach schools through 
curricular content. The discussions between the conversation groups pointed to the promotion 
of public education policies as necessary for environmental preservation and the recognition of 
Amazonian identities and ethnicities.
Keywords: Language teaching; Climate change; Pan-Amazon; Basic Education.

http://10.5433/boitata.2025v20.e 53028
http://10.5433/boitata.2025v20.e 53028
mailto:madc%40ufpa.br?subject=
http://0009-0006-3923-616X
mailto:kattiaamin%40edu.se.df.gov.br?subject=
http://0009-0005-4111-5298
mailto:carmenrodrigues89%40yahoo.com?subject=
mailto:carmenrodrigues89%40yahoo.com?subject=
http://0000-0002-8386-8272
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/boitata


Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 20252

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

Introdução

As linguagens como um conjunto de materialidade, códigos e modos pelos quais 
os saberes se materializam têm em sua natureza teórico-conceitual aspectos metodológicos 
imbricados em diferentes formas de ver e compreender as relações sociais. Na educação, 
germinam cenários linguísticos carregados de simbologias derivadas de práticas de 
vivências de grupos e populações em seus processos de interação social e de construção 
de sentidos. A essa noção, são criadas alternativas de construção de conhecimentos em 
contextos diferenciados de saberes. É importante notar o caráter social da linguagem como 
um ingrediente constitutivo das relações humanas marcadas pelas relações interculturais. 
Sob essa perspectiva, a educação compreende um corpo epistêmico capaz de expressar 
aspectos do conhecimento constituinte da formação dos sujeitos.  

 Nesse contexto, realizou-se o 1º Cllimaz1 — Congresso  Pan-Amazônico  dos  
Professores  de  Língua,  Linguagem  e  Literatura  da  Educação  Básica —, ocorrido na 
Universidade Federal do Pará (UFPA), em setembro de 2024, com o objetivo de promover 
a interlocução entre profissionais da educação básica e superior de diferentes áreas de 
conhecimento, entendendo a língua(gem) como materialidade pela qual as posições se 
constroem, e também de desenvolver políticas de ensino comprometidas com a ecologia, 
a sustentabilidade e a diversidade cultural. Daí a formulação de proposições de cunho 
formativo, apontadas para políticas públicas efetivas que incidam nos currículos, nas salas 
de aulas, nas escolas e em suas comunidades. Neste bojo, trabalhamos com a ideia de Grupos 
Propositivos, organizados a partir do ensino das línguas e linguagens na educação básica. 

O 1º Cllimaz promoveu um amplo movimento, para afirmar, como prioridade, as 
vozes ainda dissonantes que circulam, se articulam e acabam ficando quase não visibilizadas: 
é preciso cuidar da Amazônia, enquanto Vida de todos os seres humanos e não humanos que seu 
território abriga! Para discutir a Amazônia, há que se possibilitar dizeres enunciados não 
somente em compartilhamento de posições, mas sobretudo no tensionamento resistente e 
criativo, face ao contraste existente entre as demandas crescentes do capitalismo e as ações de 
Bem Viver: modo de vida que pode caracterizar as populações ancestralmente amazônidas. 
Com efeito, tornam-se necessárias outras formas possíveis de lidar com o meio ambiente 
para além do consumo depredador, propiciando a interação consciente dos sujeitos entre si 
e com o espaço. 

Este artigo teve como base metodológica a pesquisa-ação. A opção por esta 
metodologia, além de propiciar a interlocução entre teoria e prática, oportuniza processos 
dinâmicos e interdisciplinares de saberes e experiências inspirando aprendizados efetivos 
de convivência social democrática, plural e humanizada. A pesquisa-ação pressupõe uma 
forma de intervenção na realidade com a participação atuante dos sujeitos. Se constitui em 
uma metodologia que integra no mesmo processo de investigação pesquisa e ação numa 
abordagem coletiva. Busca, na interação dos sujeitos da pesquisa, resolver problemas que 
venham transformar a realidade social, num percurso orientado pela ação/reflexão.

1 O Cllimaz foi a proposta do 1º Congresso Internacional dos Professores da Educação Básica da Pan-
Amazônia que se realizou conjuntamente com o 2º Letrasvivaz. Os projetos para a realização do evento 
foram contemplados no edital 013/2023, bastante concorrido em nível nacional, tendo sido contemplados 
entre as nove propostas com nota máxima, considerando-se as 280 apresentadas.



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 3

DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis

ARTIGO

Em seguida serão apresentadas as discussões e proposições interdisciplinares 
ocorridas no 1º Cllimaz, nos grupos propositivos, relacionadas à educação escolar indígena, 
e a educação do campo, das águas e das florestas.

O 1º cllimaz e a educação para a sustentabilidade: algumas fundamentações 
e apontamentos

O 1º Cllimaz como movimento que inclui ações acadêmicas, culturais, artísticas e 
educacionais deve buscar fortalecer uma educação de base ecológica que contribua para 
garantir direitos humanos e sociais para as populações historicamente excluídas dos 
processos de escolarização, apostando em formas e espaços educativos diferenciados 
daqueles legitimados por um produtivismo pedagógico que desvaloriza ou ainda invisibiliza 
ou até mesmo apaga  as vivências socioculturais e os sentir-pensares dos povos originários, 
tradicionais e camponeses das Amazônias.

Segundo Alcântara e Sampaio (2017, p. 4), “O Bem Viver supõe uma profunda 
transformação na relação sociedade-natureza, pelas mesmas razões e no mesmo grau 
que exige mudanças nas relações étnicas e culturais de poder”. Implica dizer que outras 
epistemologias são importantes e devem ser discutidas, e mesmo sopradas, respiradas/
vividas nas escolas, nas universidades e nas comunidades:

Em termos ideológicos, o conceito implica a reconstituição da identidade cultural de 
herança milenária, a recuperação de conhecimentos e saberes antigos; uma política 
de soberania e dignidade nacional; a abertura de novas formas de relação de vida 
(não individualista senão comunitária), a recuperação do direito de relação com a Mãe 
Terra e a substituição da acumulação ilimitada individual de capital pela recuperação 
integral do equilíbrio e a harmonia com a natureza (Alcântara; Sampaio, 2017, p. 4,) 

A experiência de sistematizar conhecimentos e saberes desenvolvidos pela escola, 
assentados em uma cultura de tradição grafocêntrica, em interlocução com uma tradição de 
saberes orais, torna-se uma condição primordial para o desenvolvimento de uma educação 
plural, considerando a plurietnicidade constituinte da formação social do povo brasileiro e, 
em particular, dos povos das Amazônias (Balça, 2021).

[...] a aquisição e a aprendizagem da língua materna são constantes e que a língua 
materna se aprende e desenvolve como um todo, de modo holístico, num envolvimento 
entre todos os seus domínios, a oralidade, a leitura e a escrita. A aquisição e a 
aprendizagem da língua materna são progressivas no tempo e será fundamental 
conhecer as distintas realidades e fases do seu desenvolvimento nas crianças, para 
articular, integrar e promover estratégias pedagógico-didáticas entre os diversos anos 
de escolaridade (Balça, 2021, p. 19). 

Possibilitar a aproximação, o diálogo, a interação entre a cultura escrita e a oralidade 
nos processos de escolarização torna-se uma necessidade para qualificar de modo mais 
efetivo e amplo os laços de convivência entre todos os sujeitos. A cultura oral permite a 
vivência plena do presente, sem deixar de possibilitar a integração dos sujeitos na cultura 
escrita. Esta, hoje, caracteriza-se pelas mais sofisticadas redes digitais. Tais meios de 
interação discursiva resultam da cultura escrita, mesmo que sejam marcados pela rapidez da 
informação e pela aparente relação instantânea de proximidade, verificada entre os sujeitos; 
aponta-se, paradoxalmente, para um espaço atravessado pelo distanciamento. 



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 20254

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

Num espaço em que pareço estar simultaneamente com todos, me faço efetivamente no 
isolamento, numa atitude marcada por relações egocêntricas e assim superficiais. Considerando 
a interferência dos meios digitais nas relações, nos diz Santos e Santos (2014, p. 3):

Já que é fato que as redes sociais estão presentes em nosso dia a dia, até que ponto elas 
podem influenciar a sociedade e a educação? Assim sendo, as redes sociais digitais, 
como estão sendo desenvolvidas e utilizadas pelos usuários, são dinamizadoras de 
novos saberes e/ou conhecimentos, identidades e formas de relação? De que maneira 
poderão alterar as relações sociais e sua formação ao longo da vida, no sentido de que 
há outras interferências ou instâncias coexistentes e intermitentes, sobre o usuário, 
que estimulam mudanças de pensamento e de ações, é o caso da família e da escola? 

Neste mundo digital que ocupa e produz outras relações dos sujeitos com o espaço, 
bem como fomenta outras realidades espaciais, cada vez mais os sujeitos se distanciam da 
plenitude da presença do local, sentindo-se excluídos em uma sociedade que se faz a cada 
dia mais complexa e desigual. Na escola, a cultura das letras aponta para ausências, ou ainda 
para outras presenças, e pode promover a distância da realidade em que vivemos. Mas essa 
distância não deve nos levar à indiferença de quem somos, relativo às nossas singularidades.

A valorização dos conhecimentos tradicionais e ancestrais é um elemento fundamental 
na construção de uma educação enraizada na identidade e na cultura dos povos do 
campo, das águas e das florestas da Amazônia paraense.  Ao reconhecer e incorporar 
esses saberes ancestrais ao sistema educacional, abre-se um caminho para uma 
aprendizagem significativa, empoderadora e alinhada com as realidades vivenciadas 
por essas comunidades (Leonel; Castro; Albuquerque, 2024, p. 5).  

Mesmo que seja preciso acessarmos outros lugares, com uma Pedagogia Amazônica, 
pode-se criar outras presenças possíveis, necessárias e urgentes de estar no mundo. Uma 
educação atenta aos saberes da terra, apontando para outras práticas curriculares.

Somente afirmaremos nossos pertencimentos enquanto sujeitos amazônidas, com 
outro modo de ver, com outro modo de estarmos no mundo, na medida em que buscarmos 
superar a separatividade com que nos compreendemos no mundo. 

Por isso precisamos respirar a Amazônia, com a colaboração dos vários saberes que 
circulam em seus territórios, e não somente com aqueles arregimentados por dispositivos 
canônicos orientados por uma ordem da exclusão, que se impõem como únicos nos espaços 
educativos, nas escolas. Tratando de dispositivo vamos buscar a base em Foucault, a partir 
de Cunha (2011, p. 36):

[...] os dispositivos seriam os diversos mecanismos pelos quais o poder se inscreve 
nas relações sociais, produzindo e transformando subjetividades. Tais dispositivos 
em sua constituição heterogênea circulariam tanto por entre as redes institucionais 
mais complexas, vinculadas ou não ao Estado, quanto pelas relações mais próximas 
do convívio familiar. Pelos dispositivos os sujeitos poderão ser mapeados em sua 
ameaçante e desequilibrante instabilidade. 

Como destacado, outros saberes podem estar presentes e precisam ser compreendidos 
e validados de maneira mais lúcida na escola, na educação que a escola oferece.  Desse 
modo, é importante estar em processo constante de lucidez sobre o ser humano na terra 
para além do usufruto, mas como espaço que lhe constitui.

Torna-se necessário propor, portanto, políticas de educação que incidam na escola 
e por conseguinte, nos processos de ensino-aprendizagem, comprometidas com a ecologia, 
a agroecologia, a soberania alimentar, a sustentabilidade, enfatizando-se, nesse processo, a 
consciência ancestral dos povos amazônidas.



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 5

DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis

ARTIGO

Grupos propositivos como proposta metodológica 

A proposta nascida com o 1º Cllimaz oportunizou uma discussão de dimensões 
interdisciplinares, no âmbito da compreensão do que sejam e como se constituem as 
experiências coletivas referentes à relação entre as diferentes linguagens, à educação básica e 
superior (ensino, pesquisa, extensão) e à temática ambiental (climatológica e das ecologias). 
Nesse caso, a pluralidade cultural se constitui como elemento primordial de democratização 
dos espaços educativos, um direito social e humano, a ser assegurado nas universidades, nas 
escolas básicas, nas comunidades, igrejas, famílias, sindicatos, associações, ou seja, em todos 
os espaços educativos existentes na sociedade. Isso, resguardando-se as devidas proporções, 
buscando-se focalizar em políticas de educação e de ensino-aprendizagem fundamentadas 
em questões climáticas, ambientais, ecológicas, agroecológicas, da economia solidária e 
sustentabilidade, considerando-se a Pan-Amazônia. 

Como opção metodológica, optamos pela formação de grupos propositivos 
organizados em rodas de conversas para a discussão, interlocução e elaboração das propostas 
levantadas entre os grupos. Essa proposta aponta para a promoção de uma arquitetura 
de debate atravessada pela relação de maior horizontalidade entre os participantes dos 
grupos. Apesar de estarem em um evento promovido pela Universidade, a UFPA: no caso, 
um programa de pós-graduação em licenciatura em Letras em rede nacional, o Cllimaz 
se propunha a ser, nos grupos propositivos, um espaço mediador de experiências e 
aprendizagens mútuas em que a práxis estivesse mais focada do que os discursos mais 
pautadamente acadêmicos.

Então, as discussões e proposições emergidas dos diálogos buscaram ampliar o 
campo de debate sobre a práxis pedagógica, a inclusão da pauta das Mudanças Climáticas 
em distintos espaços educacionais da Pan-Amazônia, a exemplo de temáticas referentes às 
comunidades e seus territórios, escolas e universidades, famílias, sindicatos, igrejas, escolas, 
grupos culturais, associações, centros comunitários: todos lugares/espaços mobilizados na 
construção do evento.

Os temas discutidos nos grupos propositivos organizaram-se em torno do ensino das 
línguas e linguagens assim destacados: a Amazônia; Inclusão; a Heterogeneidade Étnica, 
Linguística e Cultura; o Imaginário Popular Amazônico; a Educação Escolar; a Educação 
Escolar Quilombola e Indígena; os Movimentos Sociais; as Diferenças Regionais Brasileiras.

As discussões realizadas nos grupos apontaram para a necessidade de formulação 
de políticas públicas de educação para a sustentabilidade, atividades socioculturais e não 
governamentais de caráter inter e transdisciplinar como estratégia de pensar o conhecimento 
de forma articulada e integrada aos saberes sociais dos sujeitos em suas interações com o meio ambiente.

A Educação Escolar Indígena pelas rodas de conversa, uma análise das possibilidades do 
modo de vida ancestral

Numa perspectiva discursiva para tratarmos da educação escolar, antes precisamos 
pensar sobre educação e assim, mais amplamente, em modo de vida, no caso, aquilo que 
chamamos antes de Bem Viver dos povos indígenas. Podemos pensar na educação como 
um ato caracterizado pela incompletude, pela necessidade contínua e processual do outro.

 Nesse sentido, pensando-se na alteridade, a educação se faz no outro, pela constatação 
da incompletude humana. Assim, com base em Freire, podemos dizer que a educação seria:



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 20256

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

A concepção do homem como esse ser incompleto, um devir continuado evidencia 
que somente ele pode e precisa ser educado, uma vez que é o único capaz de se 
interrogar sobre o mundo, sobre as relações que estabelece, sobre si mesmo. Isso nos 
mostra a relevância da educação tomada numa perspectiva em que o humano assume 
a condição de sujeito ativo na construção do saber (Vieira; Teixeira, 2020, p. 03). 

Pelos saberes dos povos ancestrais a incompletude seria efetivamente constitutiva 
da condição humana, todos os seres, não somente os humanos, estariam no processo de 
fazer-se, de completar-se com os seres humanos. No processo de humanização dos povos 
originários há o reconhecimento de que os seres precisam quase que insistentemente dos 
outros. Então, sua própria existência demanda os outros seres, daí viver é exercer essa 
alteridade no testemunho dessa completude, desse viver-se em sendo com o outro.

O ser humano desumaniza-se quando não apresenta consciência de sua condição 
inconclusa, ou seja, pela não lucidez em saber que embora possa transformar a natureza e 
as condições em sua volta, suas ações gerarão impactos sob os quais terá responsabilidade, 
refletindo diretamente em sua existência pela relação que poderá estabelecer com esses espaços. 

Pensando-se nas contribuições dos saberes ancestrais indígenas trazemos discussões 
engendradas no grupo tratando da educação escolar indígena. Assim, se apontam algumas 
proposições necessárias: 

A implementação das escolas indígenas respeitando o que define as Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena na Educação Básica, assegurando 
“que os princípios da especificidade, do bilinguismo e multilinguismo, da organização 
comunitária e da interculturalidade fundamentem os projetos educativos das comunidades 
indígenas, valorizando suas línguas e conhecimentos tradicionais; [...]” (Paula, 2021, p. 8, 
2012). Nesse sentido, espera-se que o modelo de organização e gestão das escolas indígenas 
considere as práticas socioculturais e econômicas das respectivas comunidades, bem como 
suas formas de produção de conhecimento, processos próprios de ensino e de aprendizagem 
então considerando-se projetos societários.

A elaboração e utilização de livros e materiais educativos nas distintas línguas 
indígenas, com as histórias/narrativas nas línguas de cada povo. Quando necessário, tais 
livros devem ser traduzidos para o português, considerando este idioma como segunda língua.

O ensino da história se faz monofônico, desconsiderando a diversidade de pontos de 
vista, voltado somente para uma perspectiva baseada na história dos que, no processo de 
colonização, detiveram o poder. Uma história que nega ou atenua o processo exploratório 
pelo qual se faz paradigmático, sabendo-se das escolas como um dispositivo de poder dos 
soberanos, dos mandatários do processo de colonização. Esse ensino se faz ministrado tanto 
nas escolas não indígenas quanto nas escolas indígenas. 

Tendo em vista o enfrentamento/tensionamento desse ensino, o grupo propôs não 
somente a elaboração como a publicação de guias metodológicos para o ensino de história, pelos 
distintos povos indígenas. A produção desse material deverá ser amparada pela Lei 11.645/2008 
— que institui a obrigatoriedade do ensino da história e culturas indígenas na educação básica 
(CNE, 2015) — e pelo referencial curricular nacional das escolas indígenas de 1998, considerando 
as tecnologias, que são necessárias à formação, e as políticas curriculares vigentes. Desse modo, 
“A reparação histórica e cultural requer um intenso debate [...] enfatizando a valorização da 
contribuição indígena” (Luciano, 2006, apud Ângelo, 2019, p. 358-359).

A escola, enquanto um dispositivo de efetivação do poder colonizador, também no 
ensino da literatura, tende a desconsiderar e silenciar a literatura que não seja escrita, de 



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 7

DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis

ARTIGO

tradição erudita. Isso reflete diretamente na negação dos saberes dos povos ancestrais. Nesse 
sentido, o grupo trouxe como proposição a publicação e divulgação de Literaturas orais 
ainda que possam estar materializadas no sistema gráfico da linguagem, ou seja, a literatura 
que traduza a visão humanística dos povos originários, considerando a diversidade do 
imaginário, das formas de saber, perceber, sentir o mundo.

Reconhecendo o multilinguismo e o multiculturalismo presentes no território 
brasileiro, menciona-se a necessidade de se valorizar e fortalecer as línguas e culturas dos 
povos originários e de se respeitar e preservar seus territórios. Nas sociedades continentais 
brasileiras verifica-se um visível multilinguismo e multiculturalismo. O país é caracterizado 
pela variação linguística, potencializada pela própria heterogeneidade geográfica, social, 
cultural e mesmo educacional; também se caracteriza pela variação interlinguística, embora 
a escola tenda a negar e silenciar essa diversidade. 

Conforme o Censo Demográfico do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
(IBGE) de 2010, 274 línguas indígenas são faladas no Brasil (Brasil, 2022)2, sendo que grande 
parte delas se concentra na Amazônia. Essa riqueza de conhecimentos linguísticos, como 
também de saberes culturais, não é possibilitada aos estudantes da escola brasileira. Sendo 
assim, essa política de silenciamento, ao negar essas línguas, nega também os modos de 
vida e saberes de seus falantes, tendo uma implicação direta inclusive no modo como os 
sujeitos lidam com a natureza, com o meio ambiente.

Para uma escola que caminhe em direção à prática multilinguística e multicultural 
é importante a execução de ações práticas que sensibilizem de fato a sociedade para esse 
propósito. Desse modo, pensa-se numa valorização mais efetiva e para mais que uma 
revisão histórica sobre as relações excludentes, de silenciamento e expropriação cultural 
a que foram expostos os povos indígenas no processo de colonização brasileira.  Assim, se 
fazem necessários um processo efetivo em direção a algumas ações que devem envolver 
estudantes da Educação Básica e da Educação superior, a saber:

a. No ensino básico: Realização de oficinas/cursos nas escolas não indígenas, 
direcionadas aos professores de língua portuguesa, sobre a etimologia dos nomes 
de origem indígena presentes no vocabulário do português, para que possam se 
apropriar desse conhecimento e explorar esse léxico em suas aulas. Pois estuda-se, 
por exemplo, os empréstimos do francês, do inglês e do árabe na língua portuguesa, 
mas pouco se conhece sobre a etimologia do vasto vocabulário de origem indígena 
incorporados no português.
Realização de oficinas/cursos nas escolas não indígenas, direcionadas aos professores 
de língua portuguesa e de história, sobre a situação atual das línguas indígenas faladas 
por aproximadamente 305 etnias (Brasil, 2022) e sobre o parentesco genético dessas 
línguas. Pois, em pleno século XXI, a sociedade brasileira, em geral, ainda acredita 
na existência de apenas uma língua, conhecida como língua Tupi, embora, conforme 
a classificação dos grupos e famílias de línguas indígenas brasileiras, o termo tupi 
seja usado para um conjunto de línguas de mesmo parentesco genético — o grupo 
linguístico tupi — e em referência à língua Tupinambá, ou Tupi Antigo, já extinta. 

2 Há que se considerar que não há um consenso entre os autores a respeito do número de línguas indígenas 
brasileiras vivas. A maioria considera a existência de 170 a 180 línguas. No entanto, Moore (2011) estima 
“150 línguas segundo o critério da inteligibilidade mútua” (Rubim; Bomfim; Meirelles, 2022).



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 20258

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

Realização de oficinas, direcionadas aos alunos das escolas não indígenas, voltadas ao 
léxico indígena presente no vocabulário do português, em nomes da fauna, da flora, da 
toponímia, da hidronímia, da antroponímia etc. Previamente, deverão ser discutidas 
com os alunos as razões históricas da influência indígena, mais precisamente do tupi, 
no português brasileiro e, especialmente, no português regional amazônico. 
Realização de oficinas de transmissão de saberes tradicionais nas escolas, ministradas 
por indígenas (como aulas de pinturas corporais, uso de instrumentos musicais, 
produção de artefatos, acessórios, etc.). Também a realização, por autores indígenas, 
de oficinas aos alunos sobre literatura indígena regional.
Realização de palestras, nas escolas, sobre questões voltadas ao meio ambiente, educação 
ambiental e sustentabilidade, ministradas por profissionais da área, conjuntamente 
com a participação de indígenas e quilombolas envolvidos na causa ambientalista.
Mutirão quinzenal organizado com os alunos das escolas não indígenas e professores 
para o plantio de mudas de plantas em espaços apropriados da escola, assim como 
para a coleta seletiva do lixo, paralelamente a um trabalho de conscientização da 
coleta seletiva do lixo no espaço escolar e familiar do aluno.

b. No ensino superior: Realização de um módulo obrigatório e de um segundo 
optativo do curso de Nheengatu (língua da família tupi-guarani, do grupo tupi), 
sendo estes voltados à descrição e conversação do idioma, no Mestrado Profissional 
de Língua Portuguesa (ProfLetras), se possível, com a participação de falantes de 
Nheengatu. 
O Nheengatu — ainda falado na região do Rio Negro (AM)3  — é oriundo da Língua 
Geral Amazônica (LGA), que foi a língua oficial da Amazônia desde o período da Carta 
Régia de 30 de novembro de 1689 até a implementação da lei de 17 de agosto de 1758, 
chamada de Diretório dos Índios, em que se proíbe o uso dessa língua. A LGA desenvolveu-
se a partir do Tupinambá e foi inicialmente a língua de comunicação nos estados do 
Maranhão e Pará, tendo alcançado o estado do Amazonas até a fronteira com o Peru.
Realização de dois módulos obrigatórios de Nheengatu, ministrados por pesquisadores 
da área, na licenciatura em Letras Português, para posterior implementação da 
Licenciatura em Línguas Indígenas Brasileiras (Língua e Literatura) até 2027, na UFPA.

Educação do Campo, das Águas e das Florestas

Várias foram as possibilidades abertas com as informações e os debates discutidos 
pelo grupo, a começar pela exposição acerca das diferenças entre educação do campo e 
educação rural. Tal distinção implicou compreender as especificidades próprias de cada 
um desses territórios, seja nos aspectos histórico, social, cultural, etnorracial e ambiental. De 
fato, o reconhecimento identitário do modo de vida camponês é, sem dúvida, o elemento 
chave do qual deve partir a concepção das políticas de educação do campo estruturadas a 
partir da Tríade: Campo-Educação-Políticas Públicas. 

A essa noção, a educação do campo toma para si um conceito ainda em construção 
emergido da organização dos trabalhadores rurais como forma de confirmar o movimento 

3 “O Nheengatú é falado no Alto rio Negro no noroeste da Amazônia do Brasil, por Baré, Baniwa e Werekena, 
povos que substituíram suas línguas tradicionais do grupo Arawak do norte pelo Nheengatú” (Cruz, 2011, p. 1).



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 9

DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis

ARTIGO

campesino em torno das lutas pelo direito à educação como um direito humano. Podemos 
destacar os objetivos e sujeitos que podem remeter à educação do campo:

[...] às questões do trabalho, da cultura, do conhecimento e das lutas sociais dos 
camponeses e ao embate (de classe) entre projetos de campo e entre lógicas de 
agricultura que têm implicações no projeto de país e de sociedade e nas concepções de 
política pública, de educação e de formação humana (Caldart, 2012, p. 257).

Sobre o conceito de Políticas Públicas para a Educação do Campo, o debate se deu 
apoiado na ideia de democracia, dos direitos e das lutas sociais. Sob tal perspectiva, a educação 
do campo se institui no âmbito de uma coletividade de sujeitos conforme estabelece o Art. 
1º da Resolução nº 2, de 28 de abril de 2008: agricultores familiares, extrativistas, pescadores 
artesanais, ribeirinhos, assentados e acampados da Reforma Agrária, quilombolas, caiçaras, 
indígenas e outros. Nesse percurso de lutas, ergue-se um conceito de educação escolar do 
campo alicerçada no modo de organização dos sujeitos campesinos, uma vez que

A identidade da escola do campo é definida pela sua vinculação às questões inerentes 
à sua realidade, ancorando-se na temporalidade e saberes próprios dos estudantes, na 
memória coletiva que sinaliza futuros, na rede de ciência e tecnologia disponível na 
sociedade e nos movimentos sociais em defesa de projetos que associem as soluções 
exigidas por essas questões à qualidade social da vida coletiva no País” (Brasil, 2002).

Como observado, os processos formativos nas escolas do campo contam com uma 
combinação de estratégias metodológicas, epistemológicas e pedagógicas advindas da 
relação trabalho-ciência-cultura. Nos termos colocados,

Trata-se de uma perspectiva não mais de educação para ou no campo, mas do campo. 
Essa formulação do campo condensa a afirmação de uma consciência coletiva de que 
a escola do campo tem que ter como ponto de partida os sujeitos do campo com seus 
saberes, modos de vida, cultura e valores. Não para serem absolutos, mas para se 
colocarem em diálogo num mesmo nível com os saberes, cultura e valores da cidade. 
A cultura universal e a escola unitária somente podem acontecer numa relação de não 
dominação ou imposição arbitrária (Frigotto, 2019, p. 22).

Com efeito, o campo específico da educação do campo, como modalidade de ensino, 
amplia os conceitos sobre educação no sentido de compreender as inter-relações entre 
o mundo e as práticas sociais configuradas nos saberes advindos da ancestralidade que 
constitui a formação cultural do povo amazônico. 

Nesse aspecto, faz-se importante compreender, além da dimensão da bacia amazônica, 
sua importância de causalidade inevitável para o bem-estar na sobrevivência da vida. Sobre 
os impactos na relação água/floresta na Amazônia:

Os impactos das florestas sobre as chuvas vão muito além da esfera local. As chuvas em 
grande parte da América do Sul dependem do fluxo de umidade que atravessa a Bacia 
Amazônica, saindo do Oceano Atlântico até os Andes, voltando em direção do sul. Um 
estudo recente avaliou, por meio de modelos, os impactos dos desmatamentos sobre 
esse fluxo de umidade. Concluiu-se que uma redução de 30 a 50% nas florestas seria 
capaz de causar redução de 40% das chuvas sobre as áreas de florestas remanescentes 
(Ferreira, 2017, p. 3).

Fica patente a interdependência causal entre floresta e água, sem a preservação das 
florestas não se tem água; sem água se reduzem as florestas. Num circuito contínuo marcado 
pela depredação, a vida pode se esvaziar na Amazônia, no planeta. Inserido neste debate 



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 202510

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

em torno das ações em educação que podem e devem apontar para políticas no sistema 
público de ensino, trazemos as contribuições do grupo:

Verifica-se a necessidade de se implementar políticas públicas estruturantes que 
fortaleçam as Escolas do Campo, conforme estabelecem as legislações específicas 
da Educação do Campo, com estrutura no Ministério da Educação4 e financiamento 
suficiente para sua efetivação;
A educação do campo precisa ser efetivada como uma modalidade da Educação 
Básica em regime de colaboração entre União, Estados e Municípios, nas etapas: 
Infantil, Fundamental e Médio; na educação das pessoas com deficiência e na 
Educação de Jovens e Adultos; no território camponês, considerando sua diversidade 
sociocultural e territorial;
Propõe-se o reconhecimento da Pedagogia da Alternância5 como estratégia de 
formação dos sujeitos e educadores/as do campo, por estabelecer a articulação 
dos processos formativos com os diversos modos de trabalho e especificidades 
dos territórios e territorialidades camponeses, com seus tempos, espaços, saberes e 
formas de organização próprias.
A elaboração de materiais educativos que possam subsidiar os educadores da Educação 
Básica a pautarem conteúdos importantes para a afirmação dos modos de vida dos 
povos do campo, das águas e das florestas das Amazônias, como: agricultura familiar, 
agroecologia, mudanças climáticas, soberania alimentar, sustentabilidade e Bem Viver. 
A educação do campo, das águas e da floresta reconhece que qualquer mudança 
política no ensino deve valorizar esses saberes. Para isso deve-se promover o 
diálogo ainda que tenso entre as enunciações das escolas do sistema oficial brasileiro 
e outras possibilidades atentas às vozes silenciadas em seus saberes. Assim, 
pretende-se desenvolver metodologias adequadas que promovam o diálogo entre 
os conhecimentos escolares e os saberes tradicionais, fortalecendo-se as relações de 
horizontalidade entre as linguagens orais, escritas e não verbais.

Considerações finais

Entre as proposições discutidas no 1º Cllimaz, destacamos as temáticas da educação 
escolar indígena e educação do campo, das florestas e das águas. O aspectos centrais debatidos 
nestes casos são a necessidade premente do respeito às diversidades epistemológicas desses 
saberes, sobretudo considerando-se outras práticas educativas para além da perspectiva 
grafocêntrica que ao longo do processo colonizador (que ainda se faz presente) caracterizou 
a pedagogia das escolas, enquanto dispositivos fundamentais para o estabelecimento do 
poder vigente e excludente das epistemologias dos povos originários, dos sujeitos do campo, 
das florestas e das águas. 

4 Um marco na consolidação da educação do Campo é a instituição do Decreto nº 7.352 de 4 de novembro de 
2010, que dispõe sobre a Política de Educação do Campo e o Programa Nacional de Educação na Reforma 
Agrária – PRONERA: conjunto de políticas de formação de profissionais da educação, com a efetiva 
participação da comunidade e dos movimentos sociais do campo (Brasil, 2012).

5 “A Pedagogia da Alternância [...] está focada nas atividades agropecuárias desenvolvidas pelas famílias 
em pequenas propriedades [...]. Muito mais do que o lucro, [...] se propõe a estimular um desenvolvimento 
sustentável das áreas rurais do Brasil” (Souza, s/d, p. 7, apud Frazão, G A.; Dália, J. M., 2011, p. 2-3).



Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 2025 11

DANTAS, Marcos André Cunha; FIGUEIREDO, Kattia de Jesus Amin Athayde; 
RODRIGUES, Carmen Lúcia Reis

ARTIGO

As proposições aqui manifestadas fazem-se não de um ponto de partida, mas sim 
de um processo contínuo de resistência e construção de saberes que devem trazer para a 
educação básica o debate a respeito dos conhecimentos tradicionais, das mudanças climáticas 
e da preservação ambiental e, sobretudo, das práticas comprometidas com outros modos de 
relação do ser humano com a Amazônia, com o meio ambiente, com o espaço terra.

 Os discursos compreendidos em dizeres devem estar comprometidos com 
possibilidades de ações práticas. Pelas linguagens materializadas em discursos se deve 
buscar os saberes dos povos ancestrais amazônicos, como também dos moradores do campo, 
viventes das águas e das florestas. Nesses saberes outros devem-se buscar modos mais que 
necessários e mesmo urgentes de viver a relação com o meio ambiente, propondo-se outras 
práticas educacionais para a Amazônia.

Referências

ALCÂNTARA, Liliane Cristine Schlemer; SAMPAIO, Carlos Alberto Cioce. Bem Viver como 
paradigma de desenvolvimento: utopia ou alternativa possível? D & MA, Curitiba, v. 40, p. 
231-251, 2017. Doi: https://doi.org/10.5380/dma.v40i0.48566. Acesso em: 3 maio 2025.

ÂNGELO, Francisca Navantino Pinto de. Os dez anos da Lei nº 11.645/2008: avanços e 
desafios. Cadernos Cedes, Campinas, v. 39, n. 109, p. 357-378, set.-dez. 2019. Doi: 10.1590/
CC0101-32622019216733. Acesso em: 22 abril 2025.

BALÇA, Ângela. Oralidade, leitura e escrita: uma relação desigual na escola. Poiésis. 
Tubarão, SC, v.15, n. 27, p. 19-31, jan./jun. 2021. Doi: https://doi.org/10.59306/poisis.
v15e27202119-31. Acesso em: 9 mar. 2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB nº 
1, de 3 de abril de 2002. Institui Diretrizes Operacionais para a Educação Básica nas Escolas 
do Campo. Diário Oficial da União, Brasília, 12 mar. 2002.

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, 
Diversidade e Inclusão - SECADI. Educação do Campo: marcos normativos/Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão. Brasília: SECADI, 2012.

BRASIL. Ministério dos Povos Indígenas. Fundação Nacional dos Povos Indígenas. 
Brasil registra 274 línguas indígenas diferentes faladas por 305 etnias. Brasília: 
Ministério dos Povos Indígenas, 27 out. 2022. Disponível em: https://www.gov.br/
funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/brasil-registra-274-linguas-indigenas-diferentes-
faladas-por-305-etnias#:~:text=Segundo%20dados%20do%20%C3%BAltimo%20
Censo,ind%C3%ADgenas%20de%20305%20diferentes%20etnias. Acesso em: 14 mar. 2025.

CALDART, Roseli Salete. Educação do Campo. In: CALDART, Roseli Salete; PEREIRA, Isabel 
Brasil; ALENTEJANO, Paulo; FRIGOTTO, Gaudêncio. (Orgs) Dicionário da Educação do 
Campo. Rio de Janeiro/São Paulo: Escola Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio. Expressão 
Popular. Fundação Oswaldo Cruz, 2012, p. 259-267.

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO (CNE). Parecer no. 14/2015. Diretrizes 
Operacionais para a implementação da história e das culturas dos povos indígenas na 
Educação Básica, em decorrência da Lei no 11.645/2008, 2015. Disponível em: https://
portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-

https://doi.org/10.5380/dma.v40i0.48566
http://10.1590/CC0101-32622019216733
http://10.1590/CC0101-32622019216733
Doi: https://doi.org/10.59306/poisis.v15e27202119-31
Doi: https://doi.org/10.59306/poisis.v15e27202119-31
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/brasil-registra-274-linguas-indigenas-difer
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/brasil-registra-274-linguas-indigenas-difer
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/brasil-registra-274-linguas-indigenas-difer
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/brasil-registra-274-linguas-indigenas-difer
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-pareceres-da-camara-
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-pareceres-da-camara-


Boitatá, Londrina | v. 20, n. 39 | e2506 | jul./dez. | 202512

Ensinos e saberes das linguagens nas Amazônias ARTIGO

pareceres-da-camara-de-educacao-basica-14-2015-pdf&category_slug=novembro-2015-
pdf&Itemid=30192. Acesso em: 11 abr. 2025.

CRUZ, Aline da. Fonologia e gramática do Nheengatú: a língua geral falada pelos povos 
Baré, Warekena e Baniwa. 2011. Tese (Doutorado) – Universidade Livre de Amsterdã, 
Amsterdã, 2011. 

CUNHA, Marcos André Dantas da. Tão longe, tão perto: a identidade paraense construída 
na mídia do sudeste brasileiro. 2012. Tese (Doutorado) – Universidade Estadual Paulista 
“Júlio de Mesquita Filho”, Araraquara, 2011.

FERREIRA, Joice. A inseparável relação entre florestas e água na Amazônia: reflexões em 
celebração ao Dia Internacional das Florestas e Dia Mundial da Água. Ecoamazônia, Boa 
Vista, 21 mar. 2017. Disponível em: https://www.ecoamazonia.org.br/2017/03/artigo-
inseparavel-relacao-florestas-agua-amazonia-reflexoes-celebracao-dia-internacional-
florestas-dia-mundial-agua/. Acesso em: 11 abr. 2025.

FRIGOTTO, Gaudêncio. Prefácio. In: MOLINA, Monica Castagna; HAGE, Salomão Mufarrej 
(org.). Licenciatura em Educação do Campo: resultados de pesquisa sobre os riscos e 
potencialidades de sua expansão (2013-2017). Florianópolis: LANTEC/ CED/UFSC, 2019. 
p. 22. Disponível em: https://ecec.paginas.ufsc.br/files/2015/12/MOLINA-HAGE-2019-
livro-Sub-7.pdf. Acesso em: 4 maio 2024.

FRAZÃO, Gabriel Almeida; DÁLIA, Jaqueline de Moraes Thurler. Pedagogia da Alternância 
e desenvolvimento do meio: possibilidades e desafios para a educação do Campo Fluminense. 
In:  CONFERÊNCIA DO DESENVOLVIMENTO - CODE/IPEA, 2., Brasília, 2011. Anais 
[...]. Brasília: IPEA, 2011. p.1-16. Disponível em: https://www.ipea.gov.br/code2011/
chamada2011/pdf/area3/area3-artigo16.pdf. Acesso em: 18 abr. 2024.

LEONEL, Ronaldo dos Santos; CASTRO, Andreia de Oliveira; ALBUQUERQUE, Jacirene 
Vasconcelos de. Educação do campo, das águas e das florestas: diversidade cultural na 
construção do saber escolar na Amazônia paraense. Educação Teoria e Prática, Rio Claro, 
SP, v. 34, n. 67, p. 1-20, 2024. Doi: http://dx.doi.org/10.18675/1981-8106.v34.n.67.s17855.

PAULA, Eunice Dias de. Bilinguismo e ensino de línguas nas escolas indígenas. Curitiba: 
Feeling Propaganda, 2021.

RUBIM, Altaci Corrêa; BOMFIM, Anari Braz; MEIRELLES, Sâmela Ramos da Silva. Década 
Internacional das Línguas Indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena na 
construção de políticas linguísticas. Working Papers em Linguística, Trindade, v. 23, n. 
2, p. 154-177, Florianópolis, 2022. Doi: https://doi.org/10.5007/1984-8420.2022.e84209. 
Acesso em: 30 abr. 2025.

SANTOS, Valmaria Lemos da Costa; SANTOS, José Erimar dos. As redes sociais digitais e 
sua influência na sociedade e educação contemporâneas. HOLOS. Natal, v. 6, p. 307-328, 
2014. Doi:  https://doi.org/10.15628/holos.2014.1936. Acesso em: 2 abr. 2025.

VIEIRA, Karina Sales, TEIXEIRA, Ana Maria Freitas. Educação e incompletude humana 
na visão de Paulo Freire e Bernard Charlot: pistas para ouvir os jovens. In: COLÓQUIO 
INTERNACIONAL EDUCAÇÃO E CONTEMPORANEIDADE, 14., São Cristóvão, 
2020. Anais Educon, São Cristóvão/SE, v. 14, n. 9, p. 1-13, set. 2020. Doi: http://dx.doi.
org/10.29380/2020.14.09.04. Acesso em: 21 mar. 2025.

Recebido em: 12/05/2025 |Aceito em: 04/08/2025

https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-pareceres-da-camara-
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-pareceres-da-camara-
https://www.ecoamazonia.org.br/2017/03/artigo-inseparavel-relacao-florestas-agua-amazonia-reflexoes-
https://www.ecoamazonia.org.br/2017/03/artigo-inseparavel-relacao-florestas-agua-amazonia-reflexoes-
https://www.ecoamazonia.org.br/2017/03/artigo-inseparavel-relacao-florestas-agua-amazonia-reflexoes-
https://ecec.paginas.ufsc.br/files/2015/12/MOLINA-HAGE-2019-livro-Sub-7.pdf
https://ecec.paginas.ufsc.br/files/2015/12/MOLINA-HAGE-2019-livro-Sub-7.pdf
https://www.ipea.gov.br/code2011/chamada2011/pdf/area3/area3-artigo16.pdf
https://www.ipea.gov.br/code2011/chamada2011/pdf/area3/area3-artigo16.pdf
http://dx.doi.org/10.18675/1981-8106.v34.n.67.s17855
https://doi.org/10.5007/1984-8420.2022.e84209
https://doi.org/10.15628/holos.2014.1936
http://dx.doi.org/10.29380/2020.14.09.04
http://dx.doi.org/10.29380/2020.14.09.04

