REVISTA

» z e = = =< ISSN 1980-4504 | DOI: 10.5433/boitata.2025v20.e52970
B@itata

LAS LEYES DE LA SELVA'Y LA DEFENSA DE
LOS BOSQUES AMAZONICOS: uNA REFLEXION
EN TORNO A LA PEDAGOGIA ANCESTRAL DEL MITO GRACINELA DOS
CurupPIRA (BrasiL)/CHULLACHAQUI (PERU) SANTOS ARATJO!

THE LAWS OF THE JUNGLE AND THE DEFENSE OF Jost Manuyama ArurTE?
AMAZONIAN FORESTS: A REFLECTION ON THE ANCESTRAL
PeEDAGOGY OF THE CURUPIRA (BRrAZIL)/CHULLACHAQUI (PERU) MYTH

Resumen: La lucha en defensa de nuestros bosques amazoénicos es algo que ya no puede esperar,
puesto que a un ritmo cada vez mas acelerado y que parece no poderse atajar, vemos a nuestra
floresta “acostarse de pie y despertarse tumbada”, segin denuncian los pueblos indigenas que,
a duras penas, todavia resisten en nuestro territorio. En ese sentido, el presente articulo trata
de tejer reflexiones en torno a la ancestralidad pedagoégica de la literatura de tradicion oral, de
manera especial a partir del mito Curupira (Brasil)/ Chullachaqui (Perti) en cuanto ley de la selva,
y destacar el papel que juega esta criatura encantada en defensa de la propia vida en el planeta.
El trabajo esta guiado por autores como Krenak (2020a; 2020b, 2022), Loureiro (2015), Colombres
(2010, 2016), Bispo dos Santos (2023), Vaz Filho y Carvalho (2023), entre otros. Como fundamento
para nuestra reflexion ponemos de relieve la perspectiva contracolonial de la educacién, de
manera que podamos contribuir a los debates en torno a lo que llamamos educacion piracémica,
que es la incorporacién de los saberes y conocimientos ancestrales en nuestra praxis docente, en
todos los niveles y contextos educativos.

Palabras clave: mito Curupira; cosmovision indigena; pedagogia ancestral; literatura de tradicién
oral; educacion.

Abstract: The struggle to defend our Amazonian forests is something that can no longer wait,
since at an increasingly accelerated pace that seems unstoppable, we see our forest “going to bed
standing up and waking up wounded down,” according to the Indigenous peoples who still barely
resist in our territory. In this sense, this article seeks to raise reflections on the pedagogical ancestry
of oral tradition literature, especially based on the myth of Curupira (Brazil)/ Chullachaqui (Peru)
as a form of law of the jungle, and to highlight the role this enchanted creature plays in the defense
of life itself on the planet. The work is guided by authors such as Krenak (2020a; 2020b, 2022),
Loureiro (2015), Colombres (2010, 2016), Bispo dos Santos (2023), Vaz Filho and Carvalho (2023),
among others. As a basis for our reflection, we emphasize the decolonial perspective of education
so that we can contribute to the debates surrounding what we call pyracemic education, which
is the incorporation of ancestral knowledge and wisdom into our educational praxis, at all levels
and in all educational contexts.

Keywords: Curupira myth; indigenous worldview; ancestral pedagogy; literature of oral
tradition; education.

Como citar: ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama. Las leyes de la selva y
la defensa de los bosques amazoénicos: una reflexiéon en torno a la pedagogia ancestral del mito
Curupira (Brasil)/Chullachaqui (Pert). Boitata, Londrina, v. 20, n. 39, p. 1-12, jul./dez. 2025. ISSN
1980-4504. DOI: 10.5433 / boitata.2025v20.e52970

1 Doctora en Espafiol: Lingtiistica, Literatura y Comunicacién (Universidad de Valladolid - Espafia)/ Estudos
da Linguagem (Universidad Federal del Rio Grande del Norte - UFRN). Profesora de la Universidade
Federal do Para/Campus de Castanhal. E-mail: gracineia@ufpa.br; ORCID: 0000-0001-5697-4443.

2 Maestrando en Gestiéon Educativa (Universidad Nacional de la Amazénia Peruana - UNAP). E-mail:
manuyamaahuite@gmail.com; ORCID: 0009-0008-5567-4199

Boitata, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025 1


http://10.5433/boitata.2025v20.e52970
http://10.5433/boitata.2025v20.e52970
mailto:gracineia%40ufpa.br?subject=
http://0000-0001-5697-4443
mailto:manuyamaahuite%40gmail.com?subject=
http://0009-0008-5567-4199
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/boitata

Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

RAZONAMIENTOS INICIALES

Este articulo pretende tejer reflexiones en torno al caracter filoséfico, politico y
didactico-educativo del mito Curupira (Brasil)/Chullachaqui (Pert), teniendo en cuenta
el papel que juega este ser sobrenatural natural (Loureiro, 2015) como ley propia de la
naturaleza, una ley que conlleva una valiosa pedagogia ancestral en lo que concierne a la
proteccién de nuestras selvas. A partir de nuestra experiencia como docentes del Magisterio
Superior y de la Educacién Basica, destacamos que asumimos el compromiso moral y
ético de sumarnos a la lucha en defensa de la naturaleza, incorporando a nuestra praxis
educativa una perspectiva que llamamos piracémica, la que estd estrechamente ligada a la
conservacion de los saberes y conocimientos organicos, cosmolégicos (Bispo dos Santos,
2023), oriundos especialmente de la enigmaética y fascinante Amazonia. Todo ello en base
a los estudios contracoloniales (Bispo dos Santos, 2023), de manera especial a partir de la
literatura de tradicién oral amazoénica (leyendas y mitos), esta literatura compuesta “com as
historias mais reconfortantes que cada cultura é capaz de producir” (Krenak, 2022).

En efecto, los conceptos de literatura de tradicién oral y los estudios de la leyenda y el
mito trascienden nuestro andlisis en el sentido de que se pone de relieve la universalidad de
la mencionada literatura, al igual que se reconoce su caracter interdisciplinario que favorece
una estrecha relacién con disciplinas que abarcan las ciencias sociales y otras dreas del
saber, como puede ser la antropologia, la etnografia, la geografia, entre otras. Partimos del
supuesto de que el ser humano es un animal simbolico (Colombres, 2016) y esto se evidencia
muy bien en el contexto amazdénico, una vez que su relacién con los seres sobrenaturales
brilla como la luz del sol y ocurre de manera familiar (Loureiro, 2015). Para este autor, “a
convivéncia com o sobrenatural é um dos tracos comuns da vida Amazonica” (Loureiro,
2015, p. 219). Sin embargo, pese a la estrecha relacién entre humanos y seres sobrenaturales,
existen efectos perversos que son ocasionados por paradigmas materialista-econémico y
productivo-consumista que, en su evidente avidez de “civilizacién” y “progreso”, provocan
incluso el arrasamiento de la simbologia vital del ser humano en este contexto y en general.
Sobre ello advierten Kopenawa y Albert (2015) y Krenak (2020a, 2022), destacando que todo
lo reducen a consumo, porque todo se convierte en mercancia. Asi pues, se adquiere una
condiciéon de enajenacion que se refleja en un “nuevo” ser, desalmado de su naturaleza
creadora, fuente de simbolos y sentido, elementos que sostienen su dignidad y su esencia,
es decir, la propia existencia.

En ese sentido, las memorias de origen (Krenak, 2022) juegan un papel sumamente
relevante en la transmisioén de estos saberes y creencias por parte de los pueblos que habitan
los campos, las aguas y las selvas. Esto lo podemos observar a través de los cientos o miles
de relatos legendarios que florecen en el interior de la gran selva.

En el contexto amazénico los saberes de tradicion oral son abundantes y ricos. A través
de esta herencia ancestral, hombres y mujeres que poco o nada conocen de las vicisitudes de
la realidad selvética y todo lo que ello conlleva pueden acceder y disfrutar de muchos secretos
que guarda la madre naturaleza. Todo ello en una dimensién muy amplia, porque desde
la Amazonia, en toda su diversidad y complejidad, emanan colores, sabores, olores...pero
también sinsabores, una realidad que ningtn libro de historia oficial es capaz de ensefiarnos.

La discusion en torno a la pedagogia ancestral de criaturas fantasticas como Curupira/
Chullachaquinos permite sacudir el polvo dela desmemoria (Colombres, 2016), especialmente

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025



ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama ARTIGO

en lo que concierne a la demonizacién de nuestros mitos, una vez que casi todos ellos fueron
elevados a la categoria de demonio (Magalhdes, 1975). Asi pues, nos conviene ampliar y
profundizar nuestra reflexién en torno a las funestas consecuencias de un proceso colonial que
todavia mantiene clavados en nuestras mentes muchos de los dogmas europeos, resultante
de un pasado oscuro del que todavia se conservan ideas erréneas, perpetuadas en muchas
mentes conservadoras que no han sabido o no han querido (re)conocer la importancia de
nuestras leyendas y nuestros mitos en cuestiones tan relevantes como la proteccién y defensa
de nuestra selva y, por consiguiente, de la propia vida en el planeta.

Cabe destacar que la interpretaciéon de nuestras leyendas y mitos estuvo ligada
a los dogmas cristianos, representaciones esencialmente eclesidsticas, muchas veces
demonizadoras, vehiculadas por las élites religiosas como el jesuita espafiol José de Anchieta
y sus “amigos” (Frachini, 2024, p. 185), portugueses y espafioles. Conforme resalta el autor,
“segundo os primeiros colonizadores portugueses, antes mesmo de eles chegarem ao Brasil o
Diabo ja reinava com plena soberania em todas as nossas matas” (Frachini, 2024, p. 185). Estas
“sombras” de nuestra historia oficial, lamentablemente, todavia siguen pairando en nuestro
territorio, puesto que todavia en la actualidad es posible toparse con semejante despropdsito,
siendo reproducido desde diferentes formatos, como pueden ser los libros fisicos y la gran
pantalla del cinematégrafo. Son representaciones eminentemente equivocadas que sojuzgan
las mentes “desavisadas”, privdndolas de conocer el otro lado de la historia.

Lo cierto es que la selva amazoénica gesta, cobija y difunde seres fantasticos que son
auténticas leyes de la naturaleza. Entre los mas sobresalientes estd Curupira/Chullachaqui,
este ser multifacético que trasciende las fronteras de nuestra imaginacién y esta presente en
diferentes dominios, como la tierra y en las aguas. Curupira/Chullachaqui es el padre o madre
del bosque y todo lo que hay en ella esta bajo sus pies Cascudo (2006). Como ley de la naturaleza,
en su condicion de padre o madre, es capaz, inclusive, de aplicar castigos ejemplares a quienes
no le obedecen, dejando evidente que no somos los seres humanos los seres mas importantes de
la naturaleza, conforme nos lo recuerda Krenak (2022), en su obra “Futuro ancestral”.

Por cierto, esimportante destacar que el hombre y la mujer amazoénicos, desde tiempos
que no podemos precisar, han tenido que valorar su entorno, cuidandolo. Eso implicaba
e implica protegerlo de los intrusos y defenderlo de los posibles abusos ocasionados por
acciones antrépicas. De ahi que los mitos, desde que el mundo es mundo, han ejercido un
importante papel. Ahora bien, el mundo de bosques tropicales, como realidad auténoma, ha
gozado de plena abundancia generada y disfrutada a raiz de la simbiosis con la naturaleza.
En efecto, viviendo en un universo sobre el que no tenia que racionalizar en torno a la
existencia delaabundancia dela madre naturaleza, sino convivir con ella de manera dindmica
y circular, han tratado de no romper las condiciones propias de un ecosistema natural que
le ha dado vida. He en este universo que la racionalidad mitica amazénica ha funcionado
a la perfeccion. Empero, esta racionalidad selvatica mitico-amazénica ha sido sustituida,
en gran parte de su esencia, por la racionalidad occidental-materialista e instrumental que
la ha esclavizado y nos ha esclavizado, modificando severamente su/nuestra fecundidad,
poniendo en tela de juicio su/nuestra propia sobrevivencia. Asi, resaltamos que, una vez
perdida la sacralidad de la naturaleza, esta madre que nos proporciona mundos como el de
los bosques profundos se abri6 el paso a la destruccion de nuestras selvas amazoénicas.

En la Amazonia, donde perviven comunidades indigenas y riberefias, repercuten
diferentes tipos de historias, relatos enigmaticos que van mas alla de lo que se ve a simple vista;

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | 2513 | jul./dez. | 2025



Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

narrativas que resuenan en nuestros oidos y que son fuente legitima de conocimiento. Y es que
en la Amazonia se escuchan historias fantasticas que se cuentan, se repiten y se transmiten por
la via desde la oralidad desde tiempos inmemoriales. Y, como no podia ser de otra manera,
accedemos a ellas desde nuestra primera infancia, cuando todavia somos nifios. Todo ello
rebosante de colores o sonidos...porque las versiones de las leyendas son variopintas e infinitas.

Bien es cierto que “quien cuenta un cuento, aumenta un punto”, reza la voz popular.
De todos modos, hemos de destacar que nuestros mitos ya no son los mismos, porque han
surgidos mitos “otros”, como la sustentabilidad (Krenak, 2020a), que viene disfrazado de
progresoy através del que sejustifican muchas acciones antrépicas dafiinas. Con eso, devoran
no solo la tierra sino también nuestros mitos, puesto que a medida que se llevan consigo
nuestros bosques (maderas, minerales...y otros recursos naturales) destierran también
nuestros mitos en detrimento de otros “seres enigmaticos” que reducen a la naturaleza a
cenizas y la hieren, cosificAndola para explotarla y destruirla.

Ahora bien, a lo largo y a lo ancho de la regién amazoénica experiencias personales
vividas con el fendmeno mitico estan a la orden del dia, porque “todo eso es encantado”,
como bien destacan Vaz Filho y Carvalho (2023). Con esta afirmacién, que da nombre a una
de las obras mas representativas sobre nuestros mitos amazoénicos, los autores nos brindan un
destacado estudio sobre las realidades miticas amazénicas. Segtn ellos, en el contexto de la
gran selva hombres y mujeres, de manera muy entusiasta, cuentan historias que son vivencias
o memorias propias, relatos protagonizados por seres que conservan en sus memorias
ancestrales, oriundos de nuestros antepasados indigenas. He ahi que sobresale Curupira, él/
ella que es el ser mas nombrado entre los lugarefios (Vaz Filho; Carvalho, 2023).

Ahora bien, pese a que la ciencia niega la existencia de los mitos (Colombres, 2016,
para quienes lo viven los mitos son una vera narratio (Colombres, 2016). Asi pues, en el
contexto amazoénico los seres invisibles visibles (Loureiro, 2015), muchos de los que ya
tenemos noticias, son tan reales como los diferentes tonos de verde de la gran selva. Y sobre
su existencia no hay apenas dudas.

Entre los mitos més conocidos y sobresalientes, como ya lo dijimos, estd precisamente
Curupira/Chullachaqui, que se deja ver, sentir, oler...porque, al mismo tiempo que puede
castigar a quienes no le obedecen, trastocando la vida en el interior de la selva, puede ser
bueno o malo. Y aparece como un nifio o joven cuya principal caracteristica son los talones
al revés, pero no solo asi, porque este ser multifacético también se deja ver de otros modos
que trasciende la posicion de los pies y con diferentes atributos. Asi, cuenta la voz popular,
todavia a dia de hoy, que el/la Curupira/Chullachaqui puede facilitar la pesca, la caceria,
la recoleccion de frutas o de cangrejos y otros frutos de la naturaleza, siempre y cuando se
acttie con responsabilidad y sea para el propio sustento. De lo contrario, si todo ello se hace
por deporte, como buen padre o buena madre, este ser encantado modifica su relaciéon con
la potencial victima y se enfada, indiferente si es si es hombre o mujer, nifio, joven o mayor.

Aqui rememoramos y reunimos dos relatos contados por dos habitantes del interior
amazonico a través de los que podemos ver los dos lados del mito:

1) “Un serior, ya entrado en atios, dijo que cuando era pequerio solia ir a recoger cangrejos

en un manglar que quedaba muy lejos de su poblado. Para eso, se desplazaban a bordo de una

pequeria canoa. Hizo el mismo trayecto durante toda su infancia y juventud. Era una familia
numerosa, a la que habia que alimentar el padre de familia. Pasado el tiempo, el que antes era
pequerio, se caso y, ya de manera independiente, siquio haciendo el mismo camino de su padre,

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025



ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama ARTIGO

en su semejante mision de criar a la familia. Un buen dia, mientras va surcando las aguas
verdosas por entre el corazon de una estrecha quebrada, escucha una voz que le dice: “te veo
pasar desde que eras un chico. Y sé que nunca te has portado mal, asi que voy a llevar a un
rinconcito donde hay cangrejos muy grandes y gordos”. Y asi, como muchas veces habia
pasado, el muchacho volvié a casa con su paneiro (cesto) lleno.

2) “Habia un muchacho que se negaba a creer en la existencia de Curupira. Decia que esto
era un auténtico disparate. Habia nacido en una pequenia ciudad del interior y un dia se
propuso desafiar a sus padres. Era festivo. Se levanto temprano, porque habia quedado con un
amigo; cogio una trampa y juntos se embreriaron selva adentro, con la intencion de capturar
animales o aves de pequerio porte. La noche anterior habia escuchado de unos cazadores sobre
su experiencia exitosa. Apenas entraron al bosque denso y frondoso, mientras se desplazaban
por un caminito de tierra, sintio que, de la nada, un vientecito los acompariaba. De pronto, y
para su desesperacion, sintieron que algo o alguien los pegaba con una liana de fuego. En un
santiamén, ambos se pusieron con la piel rojiza, llenas de piistulas. Desesperados, se dieron
marcha atrds y nunca mds volvieron al bosque, seguros de que aquello era “cosa’ de Curupira”.

Los relatos legendarios son experiencias vividas o que forman parte de las memorias
afectivas de quienes habitan el interior de la selva. Como podemos observar, se trata de un
auténtico mosaico de cotidianidad, costumbres y creencias. Estas narrativas nos brindan un
retrato de la selva cuya riqueza de detalles y significados es vidente. Hay simbolismo, hay
ensefianza...todo ello reflejado en una relacién muy estrecha con la selva. A partir de los dos
relatos que recogimos anteriormente, vemos una especie de “retrato” de la selva, un retrato
pequeiito, pero que es muy impactante y real.

En efecto, en el contexto amazoénico los narradores y las narradoras que cuentan
su experiencia o sus memorias con/de los seres miticos son voces que nos transmiten sus
certezas, esa vera narratio que nos deja evidente que las leyendas y mitos nos despiertan
los més diversos sentimientos, de ahi su universalidad (Colombres, 2016; Magan, 2010).
Seguin Mariategui (1970), el mito moviliza, esconde una verdad que permite perpetuar la
vida misma. Asi pues, para finalizar, destacamos que acercarnos a las realidades miticas
amazonicas, a través de su rica literatura de tradiciéon oral, especialmente por medio de
mitos como Curupira/Chullachaqui es tener el privilegio de (re)conocer algunos tesoros
que guarda la madre la naturaleza. Todo ello porque el universo selvatico tiene leyes
propias que nuestra razén no siempre puede comprenderlas, pero sin ellas no podemos
vivir dignhamente en una naturaleza imponente y majestuosa.

DEecoLoN1zACION DE LA EDucAciON FORMAL

Tras mas de quinientos afios de haberse percatado Occidente de la existencia de
espiritus del bosque como Curupira/Chullachaqui, entre otros que tienen lugar destacado
en la cosmovision de los pueblos del campo, de las aguas y de las selvas, especialmente el
sector indigena y caboclo, vemos que la cosmovision europea sobre nuestros mitos sigue
estando presente en nuestra sociedad. Esto se refleja en el poco protagonismo que se les da
en d&mbitos educativos como el escolar y académico, pero también en general. Y muy poco
o casi nada estos seres fantdsticos ocupan los principales debates en torno a la proteccion

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | 2513 | jul./dez. | 2025



Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

de la naturaleza. Acudimos, a menudo, y cada vez mas con frecuencia, a eventos en los que
nuestro legado ancestral “renace timidamente de las cenizas”, porque la cultura popular
carece de ocupar los templos sagrados de la construccién del saber (Colombres, 2010).

Ahora bien, es importante subrayar que la presencia portuguesa y espafiolas en el
llamado “Nuevo Mundo” ha venido pertrechada de una cultura cristiana y cristianizante y
esto se refleja en el &mbito educativo, en los més diversos niveles y contextos académicos.
Y la forma educativa eurocéntrica aun asume un papel decisivo en nuestras sociedades,
de manera que las memorias, las tradiciones y las creencias oriundas de “otro” modo de
vida, un modo de vida pleno de saberes organicos, cosmolégicos (Bispo dos Santos, 2023),
todavia ocupan la base de la piramide de la educacién normalizada/formal de nuestros
paises - amazénicos. Asi pues, en la actualidad sentimos la urgencia de (re)escribir una
nueva pagina de la historia latinoamericana, y especialmente de la historia de la América
amazonica en base a la cosmovisiéon de nuestros ancestros y a partir de nuestra praxis
docente. Y “;por qué no sustituirlos por nuestros propios mitos, para pensar el mundo
en funcién de los paradigmas que se originaron aqui?” (Colombres, 2016, p. 23). Con esa
interrogacion e inquietud puestas de relieve por el antropélogo argentino florece, por lo
tanto, el anhelo de una pedagogia ancestral, piracémica, es decir, de una educacién escolar
y universitaria llevada a cabo, también, a partir de la combinacion de saberes ancestrales
y saberes eruditos en plena simbiosis. Y es por eso que, como bien reivindica el activista
Krenak en su obra “Futuro ancestral” (2022) y otras, nos proponemos no solo a pensar en
nuestro futuro préximo, sino que estamos dispuestos a redimensionar nuestro presente, a
partir de recuperar los mitos como la vuelta a la vida a lo humano, desde una perspectiva de
los saberes de los pueblos milenarios de la floresta amazoénica. Esta nueva préctica pensante
tiene que entrar en los curriculos académicos en todos los niveles educativos de manera
transversal y sistémica, puesto que la hegemonia de una pedagogia racista todavia domina
y la pedagogia piracémica constituye, sin lugar a dudas, una accioén de lucha, de liberacién
de la vida, de la espiritualidad amazoénica, en otras palabras, de una contraeducacion.

Los diversos mitos que pueblan el imaginario colectivo amazoénico, aunque ponemos
de relieve a mitos como Curupira/Chullachaqui, nos revelan que en el universo amazoénico
los seres sobrenaturales ancestrales se funden y se confunden conla realidad, manifestdndose
como humanizados, con formatos, atributos o actitudes “humanas”, volvemos a destacar,
dejdndose ver, sentir o escuchar desde diferentes perspectivas; son seres que acttian de
distintas formas, siendo buenos o malos segtin las circunstancias, pero que no hesitan de
defender nuestros bosques de las acciones antrépicas que los condena a desaparecer de
la faz de la tierra. En ese sentido, estando a caballo entre lo real y lo imaginario, mitos
como Curupira/Chullachaqui resisten y nos dejan evidente que no podemos pensar en la
proteccion de la naturaleza sin tenerlos en cuenta.

Los abundantes y variopintos seres ancestrales que habitan las entrafias de la mayor
selva tropical del planeta se manifiestan de dia o de noche, o durante los dias y las noches, de
manera invisible e invisible; son multifacéticos en cuanto a la forma fisica, pero también en
sus atributos que, conforme resalta Colombres (2016), se escapan al rigor de las leyes fisicas
y biolégicas. De ahi que en su dinamismo trascienden las fronteras de nuestra imaginacién
y también las fronteras geogréficas, puesto que estas criaturas no obedecen a los limites
impuestos por hombres y mujeres “cultivados” o no, asi que viven o pasean a sus anchas
allende las fronteras de nuestros paises, con los mismos rasgos o diferentes matices. Y desde

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025



ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama ARTIGO

sus diversas formas de representaciéon alcanzan dimensiones estéticas y significados que
hacen con que nifios o mayores despierten su atencioén e interés hacia ellos. Dicho de otro
modo, ante el fenémeno mitico resulta dificil ser indiferente. En ese sentido, vale la pena
recordar que ante una “aparicién” no nos extrafia que quienes la vivan la consideren una
verdad absoluta, incluso en los dias de hoy.

Cabe destacar que las narraciones orales sobre Curupira/Chullachaqui nos aportan
un panorama general de la selva amazoénica, revelandonos el “otro” lado de nuestro
imaginario amazoénico subyacente. Esta fuente de conocimiento legitimo que nos aporta la
literatura tradicional posee un valor incalculable; es una fuente inagotable de investigacion
que, una vez llevada a cabo con rigor, si es con colaboracién directa con/de habitantes
de la gran selva, de manera especial los pueblos indigenas y del sector caboclo/criollo, que
comparten sus memorias y sus recuerdos a partir de su experiencia personal y de su entorno
cercano, le dard al trabajo, sin lugar a dudas, mayor autoridad de vistas a la praxis docente
hacia la desdemonizacién y revalorizaciéon de nuestros mitos. Con eso, queda demostrado
que escuchar las voces que vienen de la selva y darles protagonismo merecido es una tarea
importante y necesaria; una forma de (re)conocer su “superioridad” en lo que concierne al
conocimiento de las leyendas y los mitos, de estas leyes de la naturaleza que nada tiene que
ver con la perspectiva occidental en torno al tema, segtin la cual sobreviven los més fuertes.
En efecto, estas voces errantes del colonizador no supieron ver ni interpretar a nuestros
mitos, destilando inclusive odio o ingeniando estereotipos negativos hacia nuestros seres
“sagrados”. He, pues, las consecuencias de “la ignorancia de los que juzgan sin conocer”
(Baldran, 1994, p. 431), sobre todo por su visién prejuiciosa hacia el “otro” en cuanto a su
forma de ver, sentir, pensar, creer y actuar en el mundo, en una auténtica simbiosis. En esa
misma linea de pensamiento, Bosi (1992, p. 13) pone de relieve que “a colonizagao nao pode
ser tratada como uma simples corrente migratoria: ela é a resolucdo de caréncias e conflitos
da matriz e uma tentativa de retomar, sob novas condi¢oes, o dominio sobre a natureza e o
semelhante que tem acompanhado universalmente o chamado processo civilizatério”.

Resaltamos que las voces que provienen del campo, de las aguas y de las selvas
son un testimonio vivo de la Amazonia ancestral, este magnifico territério donde todavia
hay indicios de que “a natureza estd guardada pelo Curupira, entidade sobrenatural que
aparece na forma humana de um menino de pés voltados para tras” (Loureiro, 2015, p. 109)
y otras criaturas fantasticas no menos importantes. Las palabras de Loureiro traducen las
vicisitudes de la cultura amazonica en una dimensién sumamente amplia. Segin destaca el
autor, “na sociedade amazonica, é pelos sentidos atentos a natureza magnifica e exuberante,
que o envolve, que o homem se afirma no mundo objetivo e é por meio deles que aprofunda
o conhecimento de si mesmo (Loureiro, 2015, p. 104). Por otro lado, agrega: “experiéncia
sensorial que é essencial a vida amazodnica, pois representa qualidade complementar a
expressao dos sentimentos e ideias, concorrendo para criar uma unidade cultural no seio de
uma sociedade geograficamente dispersa (Loureiro, 2015, p. 104). La vida en este contexto
cumple con los preceptos de la “madre tierra” elaborado por los pinceles de la propia
naturaleza.

Los cientos o miles de relatos que pueden girar en torno a Curupira/Chullachaqui se
estan insertando en el proceso dindmico de la literatura de tradicién oral, evidencidndose que
ya se reflejan a través de las letras, porque ya no podemos pensar la tradicién oral disociada de

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | 2513 | jul./dez. | 2025



Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

la escritura. En ese sentido, destacamos que a través de las letras podemos recoger y debemos
hacerlo con todo el rigor que se merece, gran parte de nuestro legado ancestral.

Los sonidos y los ecos, las palabras fueron silenciadas a lo largo de los siglos, como las
de nuestros ancestros indigenas o de la didspora africana, por ser consideradas “inferiores”;
voces relegadas a la marginacién y el olvido por el sencillo hecho de ser consideradas de
gente no cultivada (Magan, 2008). Por suerte, hoy dia, nuestras voces se visten de conciencia
reflexiva critica y educativa, de manera que nos llenamos de valor y pretendemos brindar a la
sociedad en general la oportunidad de (re)aproximarse a nuestros mitos y (re)leerlos desde la
mirada del colonizado. Es verdad que, volvemos a insistir, nuestras leyendas y nuestros mitos
todavia no tienen el protagonismo merecido en los mas diferentes &mbitos educativos.

Dicho esto, consideramos que es posible trabajar en igualdad de condiciones con las,
también, “otras” voces que se han podido escuchar en todo el mundo, en idiomas nativos
o traducidas, que protagonizaron y protagonizan nuestra praxis docente por medio de la
literatura o la historia, la filosofia, la sociologia, la antropologia, entre otras areas del saber;
voces que provienen y/o representan culturas letradas - aunque su base es también oral -
otrora consideradas “civilizadas” desde la 6ptica del colonizador europeo, en detrimento
de las muchas “otras” voces iletradas de los pueblos a quienes se les consideré “salvajes”,
“incivilizados” y, por consiguiente, sin dios y sin alma, como es sabido.

Por lo tanto, nuestra rica literatura de tradicion oral amazonica debe ubicarse dentro
del pensamiento decolonial/contracolonial y situarse en los altares sagrados de nuestras
escuelas y universidades como elemento fundamental parala recuperacién de una Amazonia
que cada vez mas estd agonizante, debido a las acciones antrépicas cuyas consecuencias son
funestas, como bien ya lo destacamos en diversos momentos. Para Quijano (1992, p. 15), la
colonialidad es “el modo mas general de dominacién en el mundo actual”. Se entiende que
los paises que se emanciparon de Espafia, como Portugal y otros, siguieron funcionando
desde una légica de poder colonial. En ese sentido, las leyendas y los mitos, como una
literatura imprescindible como vehiculo de transmisién de cultura ancestral, que debe
reflejarse en una praxis contracolonial, piracémica. Todo ello en base a nuestras memorias
de origen, de reivindicacién de nuestro pasado ancestral.

En la perspectiva de Bosi (1992, p. 62), “o olho do colonizador ndo perdoou, ou mal
tolerou, a constituicdo do diferente e a sua sobrevivéncia”. El autor, por otro lado, afirma
que “a coloniza¢do da um ar de recomeco e de arranque a culturas seculares” (Bosi, 1992,
p- 12). En lo que concierne al proceso “civilizatorio” de los que llamaron “salvajes”, tal
y como ha ocurrido en nuestras tierras, cuyas huellas todavia se hacen notar en nuestra
cotidianidad, la narrativa oficial se ha configurado como un lugar de perfecta intolerancia,
responsable por gestar y difundir ideas erréneas a lo largo de mas de quinientos afios sobre
nuestros mitos. Y los ejemplos son facilmente observables tanto en los libros de historia
oficial como en la literatura de ficcion.

Partiendo de los supuestos de nuestra literatura nacional, de manera especial en lo
que concierne a la literatura de tradicion oral, no nos causa extrafieza que obras consideradas
como las mas importantes y representantes del “alma” brasilefia como “Macunaima”, de
Mario de Andrade (2020), esté plagada de prejuicios de su tiempo. En ella nuestras leyendas
y mitos representan un papel mas bien de adorno en un intento de escuchar y poner de
relieve a las voces que vienen de la selva. Y se trata, como no podia ser de otro modo, una
vision distorsionada de lo que son las leyendas y los mitos de una Amazonia ancestral.

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025



ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama ARTIGO

Ahora bien, en lo que concierne al anhelo del autor poner la literatura de tradicién oral
en el “altar” de las letras y universales — porque el libro ha sido traducido en diferentes
idiomas —, le podemos rendir homenaje, especialmente porque en aquel entonces (estamos
hablando del afio 1928) nuestras letras todavia beben en las fuentes europeas. Ante lo dicho,
reconocemos el valor del mencionado autor, pero no nos eximimos de reflexionar sobre el
tenor de esa considerada “joya” de la literatura brasilefia.

Quizas debamos destacar el vanguardismo de Andrade en el proceso de elevar nuestra
tradicion oral a los “templos” sagrados del conocimiento (Colombres, 2010), puesto que de
lo contrario seguiria siendo de exclusividad de una literatura de autor todavia europeizada,
clasista y “para pocos”. No obstante, la intencionalidad de Andrade de dar protagonismo
(“dar voz” — término que se utiliz6 a lo largo de muchas décadas y que debe ser resignificado/
descartado) a los que tuvieron sus voces silenciadas, inspirdndose en su rica tradicién oral, de
manera cantante y sonante, se revela como una didfana vanidad erudita, rebosante un léxico
rebuscado, requintes de quien estd dispuesto a firmarse como autoridad para ser la “voz” de
quienes no han podido ser escuchados a lo largo de nuestra historia.

Resaltamos, sin embargo, que todo intento de dar protagonismo a los saberes y
creencias ancestrales, incluyendo la literatura de tradicion oral es una forma de sacudir el
polvo de la desmemoria y mostrar una luz al final del tinel en cuanto a la reivindicacion de
un lugar asegurado para las voces que vienen del campo, de las aguas y de las selvas. En
ese sentido, no estd de mas sacar de los cajones del olvido nuestro pasado colonial, cuyas
heridas siguen abiertas hasta en la actualidad y se reflejan, por ejemplo, en la desaparicion
de las ultimas lenguas indigenas de nuestro pais. No podemos olvidar que la “civilizacion”
y el “progreso” se llevan consigo muchas de nuestras memorias de origen, condenando a
vagar a nuestros mitos, huérfanos de la cuna que los vio nacer, porque los seres fantésticos
habitan los bosques densos o las aguas, teniendo sus dominios, sus encantes cada vez mas
borrados de la faz de la tierra. Todo ello por las acciones dafiinas de hombres y mujeres que
anhelan, a todo coste, el “tal progresso” (Krenak, 2022), sin percatarse que si no cuidamos la
madre tierra estamos, inclusive, condenados a borrarnos de la faz de la tierra.

El ecologista espafiol, Miguel Delibes, en su libro “La tierra herida” (2005), nos
pregunta: “;Qué mundo heredaran nuestros hijos?” Aturdidos por una pregunta cuya
respuesta no la tenemos, nos sumamos a las preocupaciones de este autor, fallecido en el
afio 2010, y destacamos que su preocupacién también es nuestra, pero agregamos que por
medio de los relatos legendarios como los que componen la obra estudiada son el motor que
nos impulsan a diseminar ideas y certezas de que la literatura de tradicién oral es uno de los
principales tesoros que tenemos a nuestro alcance como instrumento de reivindicar nuestras
memorias de origen, nuestras memorias culturales y nuestras memorias ancestrales.

De ahi que no estd de mas (re)ponemos de relieve que el trabajo esta anclado en
las aportaciones teéricas de autores como Loureiro (2015), Colombres (2010, 2016, 2017),
Bosi (1992) y principalmente Krenak (2020a, 2020b, 2022), por su preocupacion por nuestro
destino en el planeta y el porvenir de las futuras generaciones. Para este autor, “somos a
praga do planeta, uma espécie de ameba gigante” (Krenak, 2020b, p. 9). En ese sentido,
valoramosy reivindicamoslaliteratura de tradicién oral, por medio delosrelatos legendarios,
como un granito de arena en la construccion de un mundo mejor, un mundo ancestral. Al
mismo tiempo, anhelamos que este trabajo contribuya a (re)escribir una nueva pagina en la
alfabetizacién de nuestros paises amazoénicos, contribuyendo, por otro lado, a escuchar las

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | 2513 | jul./dez. | 2025



10

Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

voces que vienen del campo, de las aguas y de las selvas, a través de nuestra rica literatura
de tradicion oral cuyo cardcter es universal. Se invita, ademads, a que la ciencia beba no
solo en el pozo de la razén, ampliando sus horizontes a una realidad invisible visible, a
un legado ancestral que da sustentacion a nuestro campo teérico de interés, defendido y
reivindicado en este trabajo por medio del aporte de nuestra herencia ancestral, y a través,
especificamente, de mitos como Curupira/Chullachaqui.

En suma, los mitos amazonicos como narraciones trascendentes es el nuevo lenguaje
de la esperanza, del amor universal, de la liberacién de la vida, que por medio de la
educacion tendra que resocializarse en escuelas y universidades, creando una nueva cultura
del futuro, un marco decolonializado, de un nuevo kanatari (amanecer, en lengua kukama)
civilizatorio, un nuevo tiempo para la humanidad.

CONSIDERACIONES FINALES

Poner de relieve a nuestras leyendas y mitos y, principalmente, darlos a conocer, es
una forma de mantener vivo el legado de nuestros ancestros y, de igual manera, contribuir a
que las generaciones venideras no resulten huérfanas de un saber cuyo caracter es universal,
cuya funcién estética o social nos sirve, ademas, para comprender gran parte de lo que
somos, creemos y anhelamos hoy por hoy, y de cara al futuro.

Es verdad que hay trabajos en diversos campos que merecen difundirse, fortalecerse,
articularse y crecer para lograr preservar la Amazonia. Sin embargo, el gran desafio es unir
las experiencias politico-culturales y escolares-académicas para que la defensa de nuestras
selvas sea una realidad, porque ya no podemos esperar, porque ya casi llegamos demasiado
tarde a contracorriente del paradigma de progreso y civilizacién, un modelo reflejado en
la idea de provenir anclado en un sistema-motor capitalista que tritura nuestro legado
ancestral, nuestra selva e incluso la supervivencia humana.

Es por eso que el mito Curupira/Chullachaqui, como fuerza motriz de un nuevo
amanecer (kanatari), es un importante vector que nos estrecha a la cotidianidad de la selva
y todo lo que eso implica en cuanto necesidad de protegerla. Este ser encantado que se
nos presenta como una entidad maxime del imaginario colectivo de la regién amazénica
y trasciende las fronteras de nuestra razén, lo elevamos al centro mismo de nuestra praxis
educativa, como eje central de esa “otra” y necesaria pedagogia.

Curupira es el Curupira o la Curupira en Brasil y Chullachaqui en Pert, es un espiritu
vivo que viene acompafiado de ancestralidad: creencias, tradiciones y costumbres, que
conciernen una realidad en general local, que es a la vez universal. Es todo ello y mucho mas
lo que vemos reflejado en relatos que burbujean en el interior de la selva, dibujando formas
de vida cotidiana que se “esconde” en los lugares mas remotos, pintdindose de imaginacién,
una imaginacion que es tan real, paraddjicamente, que tiene color, olor, sabor...sonido, una
realidad acufiada de sentidos y memorias en general familiares o comunitarias, colectivas,
jamas individuales, porque no existe mito individual ni leyenda individual.

La praxis educativa en base a la pedagogia ancestral, de mitos como Curupira/
Chullachaqui u otros, pone de relieve, ademas, la evidente problematica de las acciones
antrépicas que se llevan consigo no solo el silencio de los dias y noches, sino que aguijonean
la tierra en busca de riquezas, hiriéndola para siempre. Y de las heridas abiertas brotan rios
de sangre resultante no solo de los garimpos, en portugués, que es la mineria aurifera que

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025



ARAUJO, Gracineia dos Santos; AHUITE, José Manuyama ARTIGO

contamina el cielo, la tierra y las aguas; de ello rebosan acciones que trituran nuestros tesoros
ancestrales, dejando atras el olor pestilente de los carburantes, o vomitando mercurio en el
cauce de nuestros rios, malhiriéndolos o matandolos. Lastimosamente, eso todavia parece
poco ante la codicia de hombres y mujeres indiferentes a las consecuencias funestas que
dejaran como herencia a sus hijos y nietos.

Volvemos a subrayar que, en nombre del progreso, “o tal do progreso (que) vai
comandando a gente, e seguimos no piloto automatico, devorando o planeta com faria”
— lo subrayado es nuestro — (Krenak, 2022, p. 52). De ahi que el regreso a las fuentes
amazonicas como enfoque contracultural es hoy una necesidad, es una forma que nos invita
a diversificar nuestra practica docente, con la mirada atenta a la economia, a la politica, a
la filosofia, a la pedagogia ancestral, partiendo de lo local cuya dimension es universal.
Asi pues, amazonidndonos, amazoniémonos, empapandonos de los modos de vidas y
pedagogias ancestrales, que atesoran los pueblos amazoénicos y que mucho tienen que
ensenarnos.

Para finalizar, destacamos que a estas alturas de la vida resulta evidente el destino de
la humanidad pende de un hilo; que hay sefiales que se reflejan, cada vez mas, en grandes
sequias, las sequias, en frecuentes inundaciones, deshielos y otras manifestaciones de la
naturaleza que nos convoca a replantear nuestra forma de pensar, sentir y actuar en el
planeta. Como bien nos lo recuerda Krenak (2022, p. 102): “sim, nés podemos muito, mas
nem tudo”. Y en medio a toda esa certeza, reconoce el autor: “meus grandes mestres da vida
sdo uma constelacdo de seres — humanos e ndao humanos” (Krenak, 2022, p. 101).

REFERENCIAS

ANDRADE, Mario de. Macunaima. Jandira: Principis, 2020.

BALDRAN, Jacqueline. Algunos datos sobre la recuperacion antropolégica europea de las
literaturas indigenas. In: PIZARRO, Ana (org). América Latina: palavra, literatura e cultura.
Sao Paulo: Memorial: Campinas: Unicamp, 1994. v. 2, p. 427-435.

BISPO DOS SANTOS, Antonio. A terra da, a terra quer. Sao Paulo: Editora. Ubu, 2023.
BOSI, Alfredo. Dialética da colonizacao. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1992.
CASCUDQO, Luis da Camara. Literatura oral do Brasil. Sdo Paulo: Global, 2006.

COLOMBRES, Adolfo. Mitos y creencias en la Argentina profunda: caracterizaciéon y
testimonios. [tuazaing6: Maipue, 2017.

COLOMBRES, Adolfo. Seres mitolégicos argentinos. Buenos Aires: Ediciones Colhiue, 2016.

COLOMBRES, Adolfo. Sobre la cultura y el arte popular. Buenos Aires: Ediciones del Sol,
2010. (Serie Antropolética).

FRANCHINI, Ademilson Souza. As 100 melhores lendas do folclore brasileiro. Porto
Alegre: L&PM, 2024.

KOPENAWA, David; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama Yanomami.
Tradugdo Beatriz Perroni Moisés; prefacio de Eduardo Viveiros de Castro. Sdao Paulo:
Companhia das Letras, 2015.

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | 2513 | jul./dez. | 2025

11



12

Las leyes de la selva y la defensa de los bosques amazonicos ARTIGO

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020a.
KRENAK, Ailton. A vida ndo é atil. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2020b.
KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2022.

LOUREIRO, Jodo de Jesus Paes. Cultura amazénica: uma poética do imagindrio. 5. ed.
Manaus: VALER, 2015.

MAGALHAES, José Vieira Couto de. O Selvagem (por) General Couto de Magalhaes. Belo
Horizonte: Ed. Itatiaia; Sao Paulo: Ed. Da Universidade de Sao Paulo, 1975.

MAGAN, Pascuala Morote. Aproximacion a la literatura oral: la leyenda entre el mito, el
cuento, la fantasia y las creencias. Valencia: Periféric Edicions, 2010.

MAGAN, Pascuala Morote. La importancia de la literatura de tradiciéon oral. [Entrevista
cedida a] Teresa Zapata Ruiz. Revista Educacién y Pedagogia, Medellin, v. 20, n. 50, p.
177-190, 2008. Disponivel em: https:/ /revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/
view /9933. Acesso em 05 mar 2025.

MARIATEGUI, José Carlos. El alma matinal y otras estaciones del hombre de hoy. Lima:
Biblioteca Amauta, 1970.

QUIJANO, Anibal. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Pera Indigena, Peru, v. 13, n.
29, p.11-20,1992. Disponivel em: https:/ /www .lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/
quijano.pdf. Acesso em 06 mar 2025.

VAZFILHO, Floréncio Almeida; CARVALHO, Luciana Gongalves de. Isso tudo é encantado:
histérias, memorias e conhecimentos dos povos amazonicos. Petrépolis: Vozes, 2023.

REceBIDO EM: 06/05/2025 | AcEmo EM: 19/09/2025

Boitatd, Londrina | v. 20, n. 39 | €2513 | jul./dez. | 2025


https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/9933
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/9933
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf

