
 
 

1 

BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 
 

   



 
 

2 

BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 
 

 
 
 
 

REVISTA DO GT DE LITERATURA ORAL E POPULAR DA ANPOLL 
  

 
 
 
 

Revista Boitatá é uma publicação semestral, de acesso livre, do GT de Literatura Oral e 
Popular da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Letras e Linguística 

(ANPOLL) 
 
 
 
 
 

GT LITERATURA ORAL E POPULAR 
 

BIÊNIO 2016/2018 
 

COORDENADORA 
Profa. Dra. Mauren Pavão Przybylski 

Universidade do Estado da Bahia 
maurenpavão@gmail.com 

 
VICE-COORDENADOR:  

Profa. Dra. Edil Silva Costa 
Universidade do Estado da Bahia 

escosta@uneb.br 
 

SECRETÁRIA:  
Dra. Vanusa Mascarenhas Santos 
Universidade do Estado da Bahia 

van_masc@yahoo.com.br 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

3 

BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 
 

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

REVISTA DO GT DE LITERATURA ORAL E POPULAR DA ANPOLL 
ISSN 1980 - 4504 

NÚMERO 24 (AGO-DEZ) 2017 

  

  

 



 
 

4 

BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 
 

EXPEDIENTE 

 

EDIÇÃO 

Dra. Ana Lúcia Liberato Tettamanzy (UFRGS)   

Dr. Frederico Augusto Garcia Fernandes (UEL) 

  
EDITORIA ASSISTENTE 

 

Dra. Cristina Mielczarski dos Santos (UFRGS)   

Doutoranda Laura Regina dos Santos Dela Valle (UFRGS) 

   

ORGANIZAÇÃO 

 

Dra Sônia Queiroz (UFMG) 

 

COMISSÃO EDITORIAL 

Dra. Alai Garcia Diniz 

Universidade Latino Americana/Universidade Federal de Santa 

Catarina 

Dra. Anna Christina Bentes 

Universidade Estadual de Campinas 

Ana Lúcia Liberato Tettamanzy  

 Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

Dra. Áurea Rita de Ávila Lima Ferreira 

Universidade Federal da Grande Dourados 

Dra. Cláudia Neiva de Mattos 

Universidade Federal Fluminense 

Dra. Edil Silva Costa 

Universidade Estadual da Bahia 

Dra. Eliana Mara de Freitas Chiossi 

Universidade Federal da Bahia 

Dr. Eudes Fernando Leite 

Universidade Federal da Grande Dourados 

Dr. Frederico Augusto Garcia Fernandes 

Universidade Estadual de Londrina 

Dra. Ivete Walty 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 

Dr. J. J. Dias Marques 

Universidade do Algarve (Portugal) 

Dra. Jorge Carlos Guerrero 

University of Ottawa (Canada) 

Dr. José Guilherme dos Santos Fernandes 

Universidade Federal do Pará 

 

Dr. Luiz Roberto Cairo 

Universidade Estadual Paulista (Assis) 

 

Dra. Maria das Dores Capitão Vigário Marchi 

Universidade Federal da Grande Dourados 

 

Dra. Josebel Akel Fares 

Universidade Estadual do Pará 

 

Dra. Lisana Bertussi 

Universidade de Caxias do Sul 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dra. Maria do Socorro Galvão Simões 

Universidade Federal do Pará 

 
Dr. Mário Cezar Silva Leite 

Universidade Federal de Mato Grosso 

 

Dr. Piers Armstrong 

University of California (Estados Unidos) 

 

Dr. Sílvio Renato Jorge  

Universidade Federal Fluminense 

 

Dra. Vanderci de Andrade Aguilera 

Universidade Estadual de Londrina 

 

 

PARECERISTAS DESTE NÚMERO 

 

Ana Lúcia Liberato Tettamanzy  

 Universidade Federal do Rio Grande do Sul  

 

Ana Cláudia Freitas Pantoja 

Faculdades Integradas do Vale do Ivaí 

 

Cristina Mielczarski dos Santos 

 Universidade Federal do Rio Grande do Sul  

 

Dejair Dionisio 

UIniversidade Estadual do Centro-Oeste 

 

Edil Silva Costa 

Universidade do Estado da Bahia 

 

Laura Regina dos Santos Dela Valle 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

 

Marcelo Rodrigues Jardim  

Secretaria de Estado da Educação do Paraná 

 

Sônia Aparecida Vido Pascolati 

Universidade Estadual de Londrina   

 

Sônia Queiroz 

Universidade Federal do Mato Grosso 

 

Vera Lúcia Cardoso Medeiros   

 Universidade Federal do Pampa  

 

 

CRÉDITOS DA IMAGEM DE CAPA 

Técnica:  tipografia digitalizada. 

Autor: Flávio Vignoli - Designer, tipógrafo e editor da Tipografia do 

Zé. 

 

CRÉDITOS DE EDIÇÃO DE CAPA 

Laura Regina dos Santos Dela Valle



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

5 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
 

  B685       Boitatá: Revista do GT de Literatura Oral e Popular da  

Associação Nacional de Pesquisa e Pós-graduação em 

Letras e Linguística – ANPOLL [recurso eletrônico] / 

Universidade Estadual de Londrina – n. 24 (ago./dez. 2017)-    .  

–  Dados eletrônicos.  –  Londrina : UEL, ANPOLL, 2017-    . 

 

Semestral. 
Sistema requerido: Adobe Reader. 
Modo de Acesso: 

<http://revistaboitata.portaldepoeticasorais.inf.br>. 
Texto em português e espanhol. 
Tema: Oralidade e escrita no mundo contemporâneo. 
ISSN: 1980-4504 (on-line). 

 

1. Literatura em Língua Portuguesa – Periódicos.  2. 

Comunicação Oral.  3. Escrita.  I. Tettamanzy, Ana Lúcia 

Liberato.  II. Fernandes, Frederico Augusto Garcia.  III. 

Universidade Estadual de Londrina.  IV. Associação Nacional 

de Pesquisa e Pós-Graduação em Letras e Linguística 

(ANPOLL).  V. Título: Revista do GT de Literatura Oral e 

Popular da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-

graduação em Letras e Linguística – ANPOLL.  

 

CDU 821 

Ficha catalográfica elaborada pela bibliotecária 

Cíntia Borges Greff  -  CRB 10/1437 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

6 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

SUMÁRIO 

 

 

APRESENTAÇÃO SEÇÃO TEMÁTICA 

Sônia Queiroz.......................................................................................................8 

 

 

MEDIATISATION ET EDITION DES LITTERATURES ORALES 

AFRICAINES  

Jean Derive..........................................................................................................10 

 

EDIÇÃO DE TEXTOS ORAIS: POR QUE PUBLICAR? COMO EDITAR? 

  Edil Silva Costa...................................................................................................23 

 

FOLHETOS DE CORDEL E TIPOGRAFIA NO CEARÁ 

 Gilmar de Carvalho..............................................................................................40 

 

EDITAR LIVROS COM OS ÍNDIOS: CAMINHOS DO PENSAMENTO VIVO      

Maria Inês de almeida..........................................................................................63 

 

UM BOI FUGIDO, UMA HISTÓRIA DE BOCA EM LETRA     

 Josiley Francisco de Souza..................................................................................75 

 

UMA APOLOGIA DE ROBERTO BENJAMIN  

Jerusa Pires Ferreira.............................................................................................92 

 

 

 

APRESENTAÇÃO SEÇÃO LIVRE 

 

 Ana Lúcia Liberato Tettamanzy..........................................................................97 

 

 

MULHERES NOBRES, MACACOS IGNÓBEIS: NELSON RODRIGUES E 

XERAZADE 

Adriano de Paula Rabelo.....................................................................................99 

 

 

A TRASPOSIÇÃO DA ORALIDADE À ESCRITA LITERÁRIA NA 

CONTEMPORANEIDADE: SEFARAD (2001) DE ANTONIO MUÑOZ MOLINA 

Ana Paula de Souza...........................................................................................115 

 

“EL GUARANI QUE VIENE A MIM, HORMIGA, TAHIĨ”: A ESCRITA 

ALTERNATIVA E O SABER SITUADO EM MAR PARAGUAYO 

Ana Lúcia Liberato Tettamanzy e Paloma de Melo Henrique.........................129 

 

A DONA DO MATO E OUTRAS HISTÓRIAS QUILOMBOSERTANEJAS 

Carlene Vieira Dourado e Mauren Pavão Przybylski .......................................146 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

7 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

O ENCANTADO MALINO: A FACE OBSCURA DO BOTO EM NARRATIVAS 

RIBEIRINHAS MARAJOARAS 

Cristiane do Socorro Gonçalves Farias.............................................................160 

 

NARRATIVAS CAIPIRAS: A REINVENÇÃO DO QUOTIDIANO NA 

PAULISTÂNIA 

Daniel Batista Lima Borges...............................................................................175 

 

REESCRITURA, ORATURA E SIMBOLISMO EM ONDJAKI 

 Demétrio Alves Paz e Sabrina Ferraz Fraccari.................................................189 

 

A POESIA E O REPENTE NA OBRA DE LUCAS JOSÉ D’ALVARENGA 

Gracinéia I. Oliveira......................................................................................... 201 

 

A ORALIDADE NO IMPRESSO: O ‘EU-NÓS LÍRICO-POLÍTICO’ DA 

LITERATURA INDÍGENA CONTEMPORÂNEA 

Julie Stefane Dorrico Peres................................................................................216 

 

MEMÓRIAS DE ÍNDIO: UMA LEITURA HUMANIZADORA DA LITERATURA 

INDÍGENA DE DANIEL MUNDURUKU 

Nathally Regina M. N. Campos.........................................................................234 

 

EXPERIMENTALISMO, PERFORMANCE, RESSIGNIFICAÇÃO E 

RESISTÊNCIA: COMENTÁRIOS E BREVE ANÁLISE DE “ERRATA (EM 

FORMA DE SONETO)”, DE FERNANDO AGUIAR 

Priscila Vasques Castro Dantas.........................................................................249 

 

FICCIONALIZAÇÃO DE SI E OUTROS TRAÇOS PERFORMÁTICOS EM 

POEMS & INSULTS, DE BUKOWSKI 

Samuel Velasco.................................................................................................264 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

8 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

APRESENTAÇÃO DOSSIÊ 

O dossiê “Oralidade e escrita no mundo contemporâneo” reúne trabalhos sobre as 

relações entre oralidade e escrita no mundo contemporâneo e na história, considerando 

os diversos meios de reprodução, especialmente do ponto de vista da circulação dos 

textos. Quisemos aqui pensar sobre as experiências de edição de contos, cantos, 

entrevistas e histórias de vida, por meio do manuscrito, do impresso, de gravações 

sonoras, pelos meios audiovisuais ou pela tecnologia multimídia. Buscamos artigos e 

ensaios que contemplassem aspectos relativos às técnicas de edição de textos orais, que 

nos façam (esperamos que façam) refletir sobre nossas práticas, cada gesto, cada 

abordagem, cada decisão, no convívio com as manifestações poéticas da voz: gravação 

sonora e em vídeo, transcrição, tradução, transcriação, edição, divulgação. 

Abrindo o dossiê, temos o artigo “Médiatisation et édition des littératures orales 

africaines”, em que o pesquisador francês Jean Derive, que há mais de 40 anos se dedica 

aos contos e cantos de tradições orais africanas, reafirma que a literatura oral, para ser 

transmitida, não precisa de nenhum outro meio além da voz e da linguagem articulada. 

Entretanto, o desenvolvimento e disseminação massiva de diversos tipos de mídias no 

século 20 favoreceu sua mediatização, e seu modo mais generalizado de difusão, hoje, é 

a edição, seja em meio impresso, tendo o papel como suporte, seja na forma de 

publicações sonoras ou audiovisuais. 

Na sequência, Edil Silva Costa, pesquisadora na área de tradição oral, identidade 

cultural, literatura oral e conto popular, apresenta o que vem sendo feito no Brasil, em 

termos de registro das poéticas orais, edição e divulgação. A partir de questões como “por 

que publicar?” e “como editar?”, a pesquisadora mostra o rico contato com as 

comunidades narrativas que a pesquisa de campo proporciona ao pesquisador. 

Em “Folhetos de cordel e tipografia no Ceará”, Gilmar de Carvalho, que vem 

pesquisando o cordel e publicando sobre ele há cerca de 30 anos, destaca o Ceará, mais 

exatamente Juazeiro do Norte, como centro de produção de poesia de cordel e xilogravura 

no Brasil, apresentando os espaços de concentração de poetas, gravadores e editores-

tipógrafos e também a história editorial dessa poesia popular de tradição oral e impressa, 

na convicção de sua relevância para a história literária e editorial brasileira. 

O ensaio “Editar livros com os índios: caminhos do pensamento vivo”, da 

pesquisadora Maria Inês de Almeida, que tem se dedicado intensamente já há mais de 20 

anos às experiências literárias em território indígena, reflete sobre os processos editoriais 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

9 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

dos livros indígenas brasileiros, que têm como objetivo fortalecer as línguas originárias, 

bem como a educação intercultural no Brasil. 

Em “Um boi fugido, uma história de boca em letra”, o contador de histórias e 

pesquisador de narrativas orais brasileiras de tradição banto, Josiley Francisco de Souza, 

apresenta um ciclo de poemas narrativos que têm o boi como personagem central, 

revelando a movência presente nos textos poéticos de tradição oral e que se inscreve 

também no texto escrito, evidenciando o trânsito permanente entre oralidade e escrita. 

Para encerrar o dossiê, apresentamos “Uma apologia de Roberto Benjamin” escrita 

por Jerusa Pires Ferreira, uma das mais destacadas pesquisadoras brasileiras das relações 

entre cultura e memória, oralidade e escrita, tradição e experimentação poética. Trata-se 

de lembrar, e louvar, o legado do pesquisador pernambucano falecido em 2013, 

apontando possibilidades de pesquisas sobre as oralidades e seus veículos e agentes de 

edição, uma plataforma para pensar: inventários de temas e pesquisas, conceitos de texto 

e tradição e, finalmente, o grande jogo da memória recriada, a partir da própria memória 

de apreciadores e ouvintes. 

Finalmente, queremos agradecer a contribuição do artista, e pesquisador de edições 

artesanais e tipografia, Flavio Vignoly, pela imagem da capa deste número da revista 

Boitatá. 

 

 

Sônia Queiroz 

Organizadora 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

10 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

MEDIATISATION ET EDITION DES LITTERATURES ORALES 

AFRICAINES 

Jean Derive* 

RESUME : La littérature orale, dans sa déclinaison originelle, est par nature « im-médiate », c’est-à-dire 

qu’elle n’a besoin d’aucun médium autre que le support de la voix et du langage articulé pour se transmettre. 

C’est une littérature de la deixis qui n’est manifestée que dans un instant donné entre une instance 

d’émission et une instance de réception présentes hic et nunc, celles-ci pouvant être singulières ou 

collectives. Mais le développement de divers types de médias généralisés dans le monde entier a depuis 

longtemps favorisé sa médiatisation. Ce fut d’abord le cas avec la radio puis la télévision et, plus 

récemment, avec toutes les possibilités offertes par Internet et tous les sites du web. Cette médiatisation 

déborde le cas de l’édition proprement dite de ces œuvres qui correspond à un cadre juridique précis ; elle 

relève toutefois de la même problématique fondamentale dans la mesure où elle en permet une 

communication différée, éventuellement réversible et surtout reproductible dans la mesure où leur 

enregistrement permet un stockage de ces performances. Mais le mode le plus répandu de diffusion des 

énoncés de littérature orale, surtout avant la révolution numérique, reste encore l’édition, que ce soit sous 

forme de support-papier (livres) ou sous forme de publications audio (disques, CD) et audiovisuelles 

(DVD). 

Mots clés : Littératures orales africaines. Édition bilingue. Édition audio. Édition audiovisuelle. Édition 

informatique. 

RESUMO: A literatura oral, na sua inclinação original, é por natureza “i-mediata”, ou seja, ela não precisa 

de nenhum outro meio além do suporte da voz e da linguagem articulada para ser transmitida. É uma 

literatura da deixis que só se manifesta num determinado momento entre uma instância de emissão e uma 

instância de recepção presentes hic et nunc, podendo ser individuais ou coletivas. Mas o desenvolvimento 

de diversos tipos de mídias generalizadas no mundo inteiro há muito tempo favoreceu sua mediatização. 

Inicialmente, ocorreu com o rádio, depois com a tv e, mais recentemente, com todas as possibilidades 

oferecidas pela Internet e todos os sites da Web. Essa mediatização ultrapassa a edição propriamente dita 

dessas obras, que corresponde a um quadro jurídico específico; ela provém, entretanto, da mesma 

problemática fundamental na medida em que permite à literatura oral uma comunicação diferenciada, 

eventualmente reversível e sobretudo reprodutível na medida em que seu registro permite uma estocagem 

dessas performances. Mas o modo mais generalizado de difusão dos enunciados de literatura oral, sobretudo 

antes da revolução digital, ainda é a edição, seja no meio impresso, tendo o papel como suporte (livros), 

seja na forma de publicações sonoras (discos, CDs) e audiovisuais (DVD). 

Palavras-chave: Literaturas orais africanas. Edição bilingue. Edição sonora. Edição audiovisual. Edição 

eletrônica. 

  

                                                             
* Docteur en littérature comparée (Paris 3, 1986). Professeur émérite de l’Université de Savoie (FR), 

membre du laboratoire « Langages, langues et cultures d’Afrique Noire » au CNRS. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

11 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

1 Le cas des littératures orales négro-africaines 

 

A partir de ce cas particulier, nous allons examiner, en diachronie, les types de 

pratiques mis en œuvre pour assurer ce passage d’un mode de consommation immédiat 

et déictique à un mode de communication différé et non déictique, pratiques elles-mêmes 

soumises à différents présupposés idéologiques. 

Dans l’histoire de l’édition de ces littératures orales, la première motivation a été 

de les faire connaître au-delà de leur sphère culturelle d’origine, à une cible qui ne parlait 

pas la même langue et ne relevait pas forcément du même mode de culture (scripturalité 

vs oralité). Ce type d’édition qui, dans le milieu du XXe siècle, s’est surtout faite sous 

forme de transposition écrite sur support papier, supposait donc automatiquement une 

traduction, le plus souvent dans une langue européenne, principalement anglais français 

et portugais. 

1.1. Les éditions papier 

 

Dans ce mode d’édition, la traduction a connu deux modalités principales : celle 

des adaptateurs qui ont voulu faire passer dans une langue de grande diffusion les 

richesses verbales d’un patrimoine pour en faire valoir la valeur et l’universalité ; celle 

des chercheurs – étrangers puis autochtones – qui ont cherché à respecter plus 

scrupuleusement la personnalité originelle des œuvres par une traduction plus fidèle d’un 

texte en langue locale préalablement établi. 

1.1.1 Les adaptateurs-traducteurs 

 

Plutôt que de traduire des œuvres d’un patrimoine oral à partir de textes en langue 

originale antérieurement transcrits, ils écrivent dans la langue-cible d’après une référence 

« virtuelle », archétype « mental » d’une somme de versions entendues. Il s’agit donc 

d’une acception très libre du concept de traduction et, bien entendu, dans un tel cas de 

figure, la physionomie de l’œuvre originale, tant en termes de forme que de contenu, se 

trouve profondément modifiée, quelquefois jusqu’à la trahison. 

Ils sont de deux catégories : les adaptateurs étrangers et les adaptateurs 

autochtones : 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

12 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

1.1.1.1. Les adaptateurs étrangers 

Ils datent généralement de la période coloniale. Il s’agit le plus souvent d’amateurs 

éclairés, issus pour la plupart des rangs des missionnaires ou de quelques administrateurs 

coloniaux curieux des cultures locales. Ils ne connaissent souvent qu’assez 

approximativement les langues locales et ils donnent dans leur langue maternelle de 

vagues équivalents d’œuvres orales qu’ils ont entendues à partir de références dont 

l’origine n’est pas toujours connue. Ainsi sont par exemple, parmi beaucoup d’autres les 

recueils de contes de Stanley et de Jephson, ou encore, dans le domaine francophone, 

ceux d’Equilbecq ou de Basset. 

1.1.1.2. Les adaptateurs autochtones 

 

Ils sont apparus un peu plus tardivement à partir du milieu du XXe siècle. Il s’agit 

d’hommes de culture locaux, souvent par ailleurs écrivains qui, en éditant ces adaptations 

en langues européennes, veulent séduire une audience étrangère en formatant ces œuvres 

orales publiées d’après ce qu’ils supposent être les goûts de leur lectorat-cible. De ce fait, 

dans les éditions traduites, au sens large, la langue est très littérarisée, parfois jusqu’à la 

caricature, et de grandes libertés sont prises avec les enjeux culturels initiaux pour se 

conformer aux attentes induites d’un lectorat étranger.1 

A titre d’exemples de ce type de traduction-adaptation dans le champ de la 

francophonie, on peut citer, parmi beaucoup d’autres, les adaptations en français de 

l’épopée mandingue de Soundjata par Djibril Tamsir Niane ou par Camara Laye ou 

encore les recueils de contes de Birago Diop ou Bernard Dadié. 

1.1.2 Les chercheurs-collecteurs-traducteurs 

 

Ces derniers effectuent leur traduction d‘après un texte dans la langue d’origine 

préétabli par leurs soins. Il leur a donc fallu passer par l’étape de la transcription. Celle-

ci a obéi à plusieurs types de procédures suivant les époques. 

                                                             
1 Pour plus de détails sur les importantes transformations subies par ces adaptations libres faites par des 

auteurs autochtones, voir J. Derive : « Le traitement littéraire du conte africain : deux exemples chez 

Bernard Dadié et Birago Diop » ; « Le conte de l’oral à l’écrit » ; « Camara Laye et l’acculturation. Les 

limites de l’idéologie universaliste : le cas Sunjata », dans Pluralité des langues, pluralité des cultures : 

regards sur l’Afrique et au-delà ; « Les Avatars de l ‘épopée de Sunjata de l’oralité à la littérature » dans 

Au carrefour des littératures Afrique-Europe. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

13 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

1.1.2.1. L’étape de la transcription : modalités 

 

Elles ont différé au cours de l’histoire 

- d’une part, en fonction de l’évolution de la technologie qui a permis de 

modifier les procédures de collecte ; 

- d’autre part, en fonction des avancées de la linguistique en matière de notation 

des langues avec des alphabets adaptés. 

 

1.1.2.1.1. La transcription sous la dictée 

 

C’est selon cette modalité qu’en Afrique, à l’époque coloniale, ont été collectés les 

premiers textes de littérature orale. Il est bien évident qu’une telle procédure de collecte 

avait un impact très important quant au profil de l’objet ainsi recueilli. L’œuvre orale 

devait en effet nécessairement être délivrée bribe par bribe pour permettre au transcripteur 

d’avoir le temps d’effectuer sa notation. Cela impliquait que ces œuvres fussent 

recueillies dans des conditions artificielles qui en modifiaient considérablement la 

personnalité stylistique. Seul le contenu verbal était conservé assez fidèlement. 

1.1.2.1.2. La transcription à partir d’un texte enregistré 

 

La généralisation des procédés d’enregistrement audio, puis audiovisuel a permis 

de recueillir des textes linguistiquement beaucoup plus authentiques, avec la possibilité 

d’enregistrer les performances dans leurs conditions naturelles de production. C’est 

d’après ces énoncés que vont se faire, dès le milieu du XXe siècle, les transcriptions. A 

partir du moment où, pour beaucoup de langues, des alphabets officiels ont été constitués 

par des commissions linguistiques, la graphie des transcriptions va généralement suivre 

ces normes. La principale difficulté de cette étape sera d’établir à l’écrit une ponctuation 

cohérente, à partir du rythme oral originel. 

1.1.2.2. L’étape de la traduction 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

14 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

La grande majorité des publications de textes de littérature orale africaine par des 

chercheurs-collecteurs se fait sous forme de traduction. Plusieurs politiques sont alors à 

l’œuvre : la première distinction à faire est entre les éditions dans la seule traduction dans 

une langue européenne et les éditions bilingues (langue locale + langue européenne). Les 

premières sont les plus nombreuses. 

1.1.2.2.1. Les éditions de textes oraux en traduction dans une langue 

européenne (versions monolingues) 

 

Dans la mesure où il s’agit de traductions faites à partir de textes enregistrés déjà 

transcrits dans la langue d’origine, ces publications offrent des garanties de fidélité plus 

grandes à la morphologie et au style verbal des œuvres orales éditées que dans le cas de 

simples adaptations à partir d’un modèle « virtuel ». Toutefois, ce degré de fidélité sera 

plus ou moins grand selon que la politique de traduction est « sourcière » ou « cibliste ». 

Ce degré est difficile à mesurer par le lectorat dans la mesure où l’objet de référence n’est 

pas porté à sa connaissance. L’indice de fidélité peut toutefois être plus ou moins induit 

par le registre de langue et la présence dans le texte traduit de traits formulaires connus 

pour être propres au genre oral considéré. Chez les collecteurs-transcripteurs-traducteurs 

étrangers à la culture d’origine – le cas le plus fréquent jusqu’au milieu du XXe siècle – 

qui visent essentiellement un lectorat exogène, le corollaire est que ces éditions 

s’accompagnent d’un appareil critique nourri pour rendre l’œuvre publiée accessible à 

cette cible spécifique. Ce type d’édition entend d’abord répondre à une visée de 

vulgarisation dans le respect des œuvres, à des fins diverses, souvent pédagogiques 

(introduire l’oralité africaine dans des cursus scolaires d’autres pays par exemple). En 

France, plusieurs collections proposent ainsi des œuvres orales dans la seule traduction 

française. Ce sont essentiellement des contes, des proverbes des devinettes : les plus 

connues sont celles des Editions Saint-Paul (« Les Classiques Africains ») et surtout la 

collection « Fleuve et Flamme » d’Edicef, l’organe d’édition du Conseil International de 

la Langue Française (CILF) qui comprend une vingtaine de titres en version monolingue. 

La collection « Littérature Africaine » des éditions Fernand Nathan a, de son côté 

consacré plusieurs volumes à des textes épiques traduits en français (n° 11, 3, 14, 15, 16). 

1.1.2.2.2. L’édition des textes oraux en version bilingue 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

15 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Beaucoup de textes publiés par les chercheurs le sont toutefois en version bilingue 

qui offrent de meilleures garanties d’authenticité dans la mesure où, cette fois, dans le 

volume, les textes transcrits en langue originale sont présents à côté du texte traduit. La 

plupart de ces publications ont été, jusqu’à une période récente, le fait d’éditeurs situés 

exclusivement hors d’Afrique. En revanche les auteurs-éditeurs peuvent être, quant à eux, 

aussi bien étrangers (la majorité) qu’africains. 

Il y a plusieurs politiques de présentation dans les éditions bilingues de textes oraux 

africains. Certaines publications choisissent de donner : 

– le texte transcrit dans la langue africaine, phrase par phrase ; 

– un mot à mot terme à terme langue africaine/français qui permettra au lecteur 

de se faire une meilleure idée du signifié littéral ; 

– une traduction dans la langue européenne. 

En France, plusieurs ouvrages ont suivi cette politique comme, entre autres, les 

Contes mossi actuels de Gaston Canu (1969). C’est aussi le cas pour l’énorme recueil de 

JMC Thomas, Contes, proverbes, devinettes ou énigmes, chants et prières (1970) ainsi 

que pour tous les numéros de la collection « tradition orale » de la SELAF, maison 

d’édition fondée par JMC Thomas dans les années soixante. Cette pratique, par sa 

lourdeur et sa complexité ne s’est toutefois pas généralisée et la pratique la plus courante 

– quasiment la seule aujourd’hui – est la version bilingue mettant en regard, d’une page 

à l’autre, le texte en langue africaine et une traduction en langue européenne, séquence 

par séquence. Pour les éditions bilingues langue africaine/anglais, on peut, à titre 

d’exemple, citer pour les Etats-Unis J. W. Johnson, The Epic of Son-Jara. A West African 

Tradition (1986) ou encore, pour la Grande-Bretagne, Gordon Innes, Sunjata : three 

Mandinka Versions (1975). Pour les éditions bilingues traduites en français, on citera, à 

titre d’exemple, les recueils de Christiane Seydou, Poésie mystique peule du Mali (2008) 

ou de Jan Jansen, L’épopée de Sunjara, d’après Lansine Diabaté de Kela (1995). Mais 

des collections se sont spécialisées dans les éditions bilingues présentées selon cette 

procédure. La plus connue, de loin, est la collection « Classiques Africains », aujourd’hui 

diffusée par Karthala (à ne pas confondre avec « Les Classiques Africains » des éditions 

Saint-Paul). Depuis le premier volume (Poètes Nzakara par Eric de Dampierre, 1963), la 

collection comporte en 2017 trente-cinq titres où se trouvent publiés des textes oraux 

relevant de genres divers : contes, mythes, récits initiatiques, poèmes (souvent chantés), 

épopées historiques, cynégétiques… La collection « Fleuve et Flamme » dont nous avons 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

16 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

déjà parlé a aussi quelques-uns de ses titres (une dizaine de recueils de contes), en version 

bilingue suivant ce même mode de présentation. 

1.1.2.2.3. L’édition de textes oraux en langue africaine exclusivement 

 

Depuis l’émergence des chercheurs africains dans ce domaine de l’édition papier 

des textes oraux issus du continent, on assiste à un développement de ce type de 

publications, destinées cette fois au public local cultivé, capable de lire le texte transcrit 

dans l’alphabet local. Il s’agit donc d’une élite lettrée de la culture concernée, 

généralement urbaine et partiellement coupée d’un usage habituel de la littérature orale. 

Cette élite trouve là une façon, certes imparfaite, de renouer avec son patrimoine littéraire 

originel. C’est pourquoi ces publications paraissent le plus souvent sous forme de 

modestes brochures, dans des maisons d’édition locales militantes qui ont été créées à 

cette fin. En général, elles publient parallèlement des œuvres de création écrites en langue 

africaine (romans, nouvelles, recueils de poésie, pièces de théâtre, essais…) pour enrichir 

leur catalogue. Pour ce qui est de l’Afrique de la zone dite francophone, on peut citer, à 

titre d’exemple, au Mali, pionnier en ce domaine, des maisons d’édition comme la Somed, 

Edis, Jamana, Amepane, La Sahélienne qui éditent des textes de tradition orale en 

bambara et en peul. Mais les autres capitales, Dakar, Conakry, Ouagadougou, Niamey 

etc. en ont de semblables pour des éditions dans les langues principales en cours dans les 

pays respectifs : wolof, peul, manding, more, zarma, hausa… Il en va de même dans les 

pays d’expression anglaise ou portugaise. 

Ce qui caractérise de telles éditions, c’est qu’à la différence des publications chez 

des éditeurs étrangers, celles-ci sont quasiment dépourvues d’appareil critique. Les 

commentaires explicatifs ne sont en effet plus aussi nécessaires pour un lectorat familier 

de la culture concernée. Seules quelques informations sur les choix graphiques ou sur les 

conditions d’énonciation spécifiques de l’œuvre éditée peuvent subsister, encore n’est-ce 

que rarement le cas. Par rapport à tout ce qui est édité en matière de textes oraux africains 

dans les différents pays du monde, ces publications locales dans les seules langues 

africaines restent quantitativement assez marginales et connaissent par ailleurs une 

diffusion plutôt confidentielle avec des tirages limités. On peut cependant en dénombrer 

plusieurs centaines, tous pays africains confondus. 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

17 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

1.2. Les éditions audio et audiovisuelles 

 

Un certain nombre d’instances d’édition ont choisi de diffuser les textes du 

patrimoine oral africain sur un support audio (disques vinyle, CD) puis, à partir des années 

quatre-vingt parfois sur un support audiovisuel (DVD). Il est bien évident que ce type 

d’édition présente de multiples avantages lorsqu’il s’agit d’éditer des textes oraux. Ce 

nouveau support d’édition permet en effet au consommateur du produit édité de prendre 

en compte un grand nombre d’informations qu’il avait perdues avec le support papier. 

Déjà rien qu’avec le mode audio, il dispose d’un document qui lui donne accès à beaucoup 

de traits paralinguistiques de l’énoncé, telles que la musique, les intonations de voix, 

toutes informations capitales pour se faire une idée du style originel du discours. Avec le 

mode audiovisuel s’ajoute une grande quantité d’informations relatives aux conditions 

d’énonciation de ce discours : décor, public présent, kinésique,2 proxémique3etc. Les 

chercheurs en ont été vite conscients, c’est pourquoi un certain nombre d’éditeurs ont pris 

le parti d’accompagner leurs publications sous forme de livres d’un support audio ou 

audiovisuel. 

1.2.1. Le cas du livre-disque 

 

Plusieurs ont choisi, pour certaines de leurs publications, d’accompagner le livre 

écrit d’un disque inséré dans la jaquette du volume. Les modalités de cet usage ont suivi 

l’évolution de la technologie : il s’est d’abord agi de petits 45 tours vinyle, parfois de 

cassettes magnétiques, puis de CD et, ces dernières années, de DVD. En France, la 

pratique est ancienne puisque d’une part la SELAF, d’autre part les « Classiques 

Africains » y ont eu recours pour plusieurs de leurs titres depuis le début de leurs 

collections respectives. Aujourd’hui, cette forme d’édition combinant papier et support 

audiovisuel est à peu près abandonnée. Avec le développement de l’informatique et 

d’internet, il est facile de mettre le discours enregistré sur un site web où il pourra être 

très facilement consulté par tout un chacun. Les livres édités se contentent donc de 

                                                             
2 Tout ce qui peut concerner la gestuelle, la plastique, aussi bien chez les émetteurs de l’énoncé que chez 

les récepteurs (qui peuvent par exemple danser). 

 
3 Ce qui touche aux déplacements et positions respectives des partenaires de l’événement énonciatif.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

18 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

signaler au lecteur le lien qui lui permettra d’avoir accès à la performance orale originale, 

lorsqu’elle a été répertoriée. 

1.2.2. L’édition exclusivement audio ou audiovisuelle 

 

Là encore la pratique est relativement ancienne, spécialement dans le domaine de 

la chanson. Beaucoup de chants dans les langues locales, souvent des adaptations urbaines 

de littérature orale traditionnelle par des chanteurs ayant acquis une certaine popularité 

dans leur pays ont été vendus sous forme de disques dans leur pays mais aussi à l’étranger. 

Ainsi en fut-il de Mamadou Doumbia ou d’Ernesto Djedje dans la Côte d’ivoire des 

années soixante-dix ou, plus récemment des chanteurs maliens Salif Keita ou Rokia 

Traore. 

Moins médiatiques, certains griots ou artistes de la parole, ont édité certaines 

cassettes audio ou audiovisuelles de leurs performances les plus populaires qui sont 

disponibles sur les marchés locaux et même à l’étranger. Ainsi, la chanteuse guinéenne 

Kounady Sakiliba, qui vit dans la banlieue parisienne,4 dont le répertoire est 

exclusivement traditionnel, mais avec des adaptations musicales (introduction 

d’instruments électroniques) a ainsi publié, dans la dernière décennie du XXe siècle, 

plusieurs cassettes audio et audiovisuelles, toutes intitulées Kounady Sakiliba qui ont été 

publiées par Production Camara CK7 (45 rue Marcadet, Paris 18e). Dans les années 2000 

on pouvait se les procurer facilement dans les petites boutiques de musique africaine du 

18e arrondissement de Paris, autour de la station de métro « Château Rouge ». 

Aujourd’hui, dans le milieu de la recherche, certains instituts publient également 

des DVD de performances de tradition orale. Au Niger par exemple, le CELHTO (Centre 

d’Etudes Linguistiques et Historiques par Traditions Orales) a édité, en partenariat avec 

l’orchestre Bembeya Jazz National de Guinée, un DVD intitulé Regard sur le passé, dans 

lequel sont enregistrées plusieurs performances de tradition orale relatives au djihad mené 

par l’imam Samory Touré contre la pénétration coloniale en swahili, arabe, hausa, avec 

possibilité d’un sous-titrage en français et en anglais. 

Il convient surtout de signaler l’émergence d’une toute nouvelle collection intitulée 

Verba Africana qui a été créée par l’université de Leiden (Pays-Bas) en partenariat avec 

                                                             
4 Outre quelques spectacles qu’elle donne sur scène, elle se produit généralement auprès des communautés 

mandingues soninké, sarakole de l’immigration parisienne. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

19 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

l’université de Naples (Italie). Elle est dirigée par Daniela Merolla, à l’époque en poste à 

l’université de Leiden, aujourd’hui professeur à l’INALCO (Institut National des Langues 

et Civilisations Orientales) à Paris. Elle comprend déjà cinq : 1. Ewe Stories and 

Storytellers from Ghana ; 2. Zanzibar : Tarab and Ngoma performances ; 3. Mali : 

L’épopée de Sunjata., 4. Hogbetsotso : celebration and songs of the Ewe migration story, 

5. Documenting Kramojong Oral Culture in Hamburg. Chacune de ces publications 

comprend deux DVD, l’un qui contient l’enregistrement de performances en langue 

originale, l’autre qui se compose d’un appareil critique sur les genres concernés, leurs 

conditions d’énonciation et d’enregistrement ainsi que leur fonction culturelle au sein de 

la société, avec notamment des interviews d’artistes locaux. Il ne s’agit pas encore à 

proprement parler d’un document hypermédia, mais des liens existent qui permettent au 

consommateur diverses possibilités : écouter la performance avec ou sans sous-titrage en 

anglais, choisir ce sous-titrage sous une forme mot à mot ou dans un anglais plus littéraire 

etc. 

1.3. L’édition informatique5 

 

Le recours aux multimédias6 (voire à des dispositifs « hypermédias ») peut apporter 

des éléments d’appréhension du texte, autres et complémentaires, permettant pour un 

texte de littérature orale, d’en faire mieux coïncider la perception par ses récepteurs avec 

la visée initiale de son producteur. 

L’une des premières caractéristiques de ce type d’édition, qui la distingue de 

l’édition écrite est la possibilité de 

– déjouer les contraintes de la linéarité, 

                                                             
5 Cette section sur l’édition informatique doit beaucoup à celle qui a été rédigée par Anne-Marie Dauphin-

Tinturier dans le chapitre 11 (p. 348-362) de Littératures orales africaines : Perspectives théoriques et 

méthodologiques.  

 
6 L’acception courante du terme « multimédia » le définit en tant que groupement de plusieurs supports 

d’information pouvant coexister : texte écrit, son, image, vidéo. Du fait que des procédés électroniques 

permettent de transformer tout phénomène physique en données analogiques puis numériques, 

d’hétérogènes qu’elles étaient les données deviennent homogènes et peuvent être ainsi associées dans un 

même programme et traitées de manière identique par une machine L’objet obtenu est alors un 

« hypermédia » qui associe des contenus de connaissances, les données physiques numérisées, à des 

données de synthèse qui les organisent.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

20 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

– réduire l’écart entre la subjectivité, la liberté d’interprétation individuelle du 

destinataire du texte et l’intention sémantique mais aussi pragmatique, investie 

par le performateur de l’énoncé. 

Dans un objet électronique, caractérisé par l’homogénéité des données, la 

présentation de celles-ci n’est plus strictement linéaire et peut correspondre au procédé 

d’engrangement des connaissances acquises par un individu.7 L’utilisateur de ce 

document peut donc devenir créateur de sa propre démarche lorsqu’il le manipule 

(éventail de choix pour passer d’une information à une autre et éventuellement les 

combiner entre elles, voire introduire de nouvelles informations enregistrables). Ce type 

de procédure permet par conséquent une interactivité beaucoup plus grande que le livre. 

Elle ouvre à des scénarios multiples qui sont plus qu’une juxtaposition d’informations et 

qui correspondent à un nouveau mode d’expression : l’hypertexte/hypermédia.8 De la 

confrontation des acquis de certaines techniques d’expression (écriture traditionnelle ou 

audiovisuelle, graphisme ou programmation informatique) émerge une grammaire de 

l’hypermédia tiraillée entre deux logiques contradictoires : une tendance au déroulement 

linéaire qui s’adresse à un lecteur, consommateur passif, et une tendance à l’association 

non linéaire des données qui suppose une adhésion participative de l’utilisateur. Dans la 

section qu’elle a écrite sur l’édition électronique dans l’ouvrage cité en note 9, Anne-

Marie Dauphin-Tinturier donne quelque conseils pratiques pour réaliser, suivant ces 

principes, un CD-ROM présentant des textes oraux de littérature orale africaine (p. 357-

351). Actuellement, dans le cadre des études africaines d’expression française, le meilleur 

exemple de l’application d’une telle procédure est sans doute L’Encyclopédie en Ligne 

des Littératures Africaines (sous la direction conjointe d’Ursula Baumgardt et Xavier 

Garnier) qui édite à la fois des œuvres de littératures écrites en langues africaines et des 

énoncés de littératures orales en provenance de divers pays d’Afrique, le plus souvent en 

version bilingue (texte original + traduction française). La création de nombreux liens 

possibles entre les textes oraux hébergés par le site (tantôt transcrits, tantôt enregistrés 

sous forme audio ou audiovisuelle), les informations sur leurs conditions d’énonciation, 

                                                             
7 Ce qu’Umberto Eco appelle « l’encyclopédie personnelle ». 

 
8 Le principe de l’hypertexte (Memex) a été introduit en 1945 par Vannevar Bush, dans un article célèbre : 

« As we may think ». Le terme lui-même a été créé en 1965 par Ted Nelson qui tentait d’établir un mode 

de transcription et d’interprétation des données qui ne soit pas fondé sur la linéarité.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

21 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

les genres auxquels ils appartiennent, les concepts littéraires qu’ils mettent en jeu… font 

de cette encyclopédie ouverte et toujours en évolution, un véritable document multimédia. 

Dans le domaine africaniste comme en d’autres, l’édition des textes oraux, le plus 

souvent tirés de répertoires patrimoniaux (mais pas exclusivement si on y inclut la 

chanson moderne) est déterminée par trois facteurs principaux : 

– l’évolution des techniques de collecte qui a permis de recueillir des textes de 

plus en plus authentiques dans leur environnement naturel et de les restituer 

de façon plus fidèle et plus complète en permettant de prendre en compte, tout 

ce qui relève des traits paraverbaux. Ces traits sont en effet souvent 

indispensables à la compréhension complète de la signification de tels 

événements énonciatifs en termes culturels ; 

– l’évolution de la linguistique d’une part (qui a permis des transcriptions 

scientifiquement, plus fiables, ainsi que la prise de conscience que la langue 

orale et la langue écrite relevaient de deux modes d’expression distincts) ; 

l’évolution des théories de la traduction d’autre part qui ont permis un meilleur 

équilibre entre les positions sourcières et les positions ciblistes ; 

– l’évolution enfin des techniques de restitution qui a permis de diversifier les 

supports d’édition. 

Ce sont ces trois facteurs, conjugués aux choix stratégiques personnels de chaque 

éditeur, en fonction du type de cible auquel il destine ses publications, qui ont favorisé 

une très grande évolution en ce domaine et permis d’avoir aujourd’hui une grande variété 

des politiques d’édition de ces textes oraux sur différents supports. 

OUVRAGES CITES 

 

BASSET, R. Contes populaires d’Afrique. Paris, 1903 (rééd., Maisonneuve et Larose, 

1969). 

 

BAUMGARDT, U. ; DERIVE, J. (Eds.), Littératures orales africaines : Perspectives 

théoriques et méthodologiques. Paris : Karthala, 2008. 

 

BAUMGARDT, U. ; GARNIER, X. (Dir.). Encyclopédie en Ligne des Littératures 

Africaines. http://ellaf.huma-num.fr 

 

CANU, G. Contes mossi actuels. Dakar : IFAN, 1969. 

 

DADIE, B. Le Pagne noir. Paris : Présence Africaine, 1955. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

22 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

DAMPIERRE, E. De. Poètes nzakara. [Paris]  : Julliard, 1963. (Classiques Africains) 

 

DERIVE, J. Le traitement littéraire du conte africain : deux exemples chez Bernard Dadié 

et Birago Diop. Semen, n. 18, p. 37-52, 2004. 

 

_____. Le conte de l’oral à l’écrit. In : CEVIN, E. (Ed.) Le conte en bibliothèque. Ed. 

du Cercle de la Librairie, 2005. p.27-51. 

 

_____. Camara Laye et l’acculturation. Les limites de l’idéologie universaliste : le cas 

Sunjata. In : LEXANDER, Kristin Vold LYCHE, Chantal ; KNUTSEN, Anne Moseng 

(Eds.). Pluralité des langues, pluralité des cultures :regards sur l’Afrique et au-delà. 

Oslo : Novus Forlag, 2005. p.25-35. 

 

_____. Les Avatars de l ‘épopée de Sunjata de l’oralité à la littérature. In : KEITA, A. 

(Ed.) Au carrefour des littératures Afrique-Europe. Paris : Karthala, 2013. 

 

DIOP, B. Les contes d’Amadou Koumba. Paris : Présence Africaine, 1956. 

 

_____. Les nouveaux contes d’Amadou Koumba. Paris : Présence Africaine, 1958. 
 

EQUILBECQ, F. V. Essai sur la littérature merveilleuse des Noirs, suivi de Contes 

indigènes de l’Ouest africain français. Paris : Leroux, 1913-1916. 

 

INNES, G. Sunjata : Three Mandinka versions. Londres : SOAS, 1975. 

 

JANSEN, J. ; DUINTJER, Esger ; TAMBOURA, Boubacar. L’épopée de Sunjara, 

d’après Lansine Diabaté de Kela. Leyde : CNWS, 1995. 

 

JEPHSON, A. J. M. Stories told in an african forest. London: Sampson Low, Marston 

& Comp., 1893. 

 

JOHNSON, J. W. The Epic of Son-Jara. A West African Tradition. Bloomington: 

Indiana University Press, 1986. 

 

LAYE, C. Le maître de la parole. Kouma Lafôlô Kouma. Paris : Plon, 1978. 

 

NIANE, D. T. Soundjata ou l’épopée mandingue, Paris : Présence Africaine, 1960. 

 

SEYDOU, C., Poésie mystique peule du Mali. Paris : Karthala, 2008. 

 

STANLEY, Henry M. My dark companions and their strange stories. New York : 

Charles Scribner’s Sons, 1893. 

 

THOMAS, J.M. C., Contes, proverbes, devinettes ou énigmes, chants et prières, 

Paris : Klincksieck, [1970]. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017]  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

23 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

EDIÇÃO DE TEXTOS ORAIS: POR QUE PUBLICAR? COMO EDITAR? 

Edil Silva Costa1 

 

RESUMO: A pesquisa de campo em oralidade proporciona ao pesquisador um rico contato com as 

comunidades narrativas e continua sendo uma prática dos estudiosos das poéticas orais, não obstante um 

número considerável de publicações nos últimos anos. No caso da pesquisa acadêmica, esse movimento 

vai além da coleta de dados, incluindo a transcrição, adaptação e publicação de textos, em meio impresso 

ou digital. Discute-se o que vem sendo feito em termos de registro das poéticas orais no Brasil e da 

divulgação de seus resultados, através de publicações, a partir das questões: por que publicar? como editar? 

Na busca dessas respostas, o artigo descreve as experiências com as obras Histórias do Fundo do Baú, 

Contos e Causos da Bahia e Coleção Bocapiu, além de apresentar propostas, baseadas no trabalho de 

Doralice Alcoforado e Maria del Rosário Albán (1992, 1996). Com isso, procura-se avançar na discussão 

teórica sobre o tema de como fixar em letra a diversidade da voz. 

 

Palavras-chave: Poéticas orais. Transcriação. Narrativas. Letra e voz. 

ABSTRACT: Field research in orality provides the researcher with a rich contact with narrative 

communities and continues to be a practice of oral poetic scholars, despite a considerable number of 

publications in recent years. In the case of academic research, this movement goes beyond data collection, 

including transcription, adaptation and publication of texts, in print or digital media. It discusses what has 

been done in terms of registration of oral poetry in Brazil and the dissemination of its results, through 

publications, from the questions: why publish? how to edit? In the search for these answers, the article 

describes the experiences with the books Histórias do Fundo do Baú, Contos e Causos da Bahia e Coleção 

Bocapiu, besides presenting proposals, based on the work of Doralice Alcoforado and Maria del Rosário 

Albán (1992, 1996). With this, it is tried to advance in the theoretical discussion on the theme of how to fix 

in the letter the diversity of the voice. 

 

Keywords: Oral poetics. Transcreation. Narratives. Letter and voice. 

 

Os contos populares estão presentes em todas as regiões do Brasil, embora na 

contemporaneidade encontramos reformulações características das transformações 

sociais. Se comparamos os registros feitos nas últimas décadas do século XX e publicados 

até os dias atuais vamos perceber que, além das variações linguísticas, novas temáticas e 

abordagens são incorporadas, graças, em parte, ao avanço da urbanização. Além desses 

elementos e revisão de valores mais conservadores, também encontraremos novas formas 

de narrar e novos suportes. 

A pesquisa de campo continua sendo uma prática dos estudiosos das poéticas orais, 

não obstante um número considerável de publicações nos últimos anos e, se observarmos 

                                                             
1 Professora da Universidade do Estado da Bahia, doutora em Comunicação e Semiótica (PUC-São Paulo). 

E-mail: escosta@uneb.br 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

24 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

os projetos de pesquisa de programas de pós-graduação, e de jovens pesquisadores ainda 

na graduação, a continuidade dessas pesquisas terá lugar na academia brasileira ainda por 

algum tempo. Se considerarmos que nas pesquisas de nível mais avançado (mestrado e 

doutorado) o tema é relativamente novo, senão inovador, possivelmente a área terá espaço 

para crescer e consolidar-se. 

Nos limites desse artigo, pretende-se inicialmente considerar o que vem sendo feito 

em termos de registro das poéticas orais no Brasil e da divulgação de seus resultados. É 

importante que se diga que o registro, para a pesquisa acadêmica, deverá ir além da coleta 

de dados. É perfeitamente possível desenvolver estudos na área sem o enfrentamento do 

campo e o contato direto com os narradores. No entanto, a pesquisa de campo proporciona 

ao pesquisador uma vivência única. O contato com as comunidades narrativas e a 

proximidade de seus intérpretes certamente irá enriquecer a análise e instigar inquietações 

que, em especial para o jovem pesquisador, deixará marcas bastante profundas. 

Um bom trabalho de registro, mesmo tendo a premissa de que será sempre uma 

amostra, poderá contribuir para pesquisas futuras. O mesmo modo que até os dias de hoje 

recorremos às publicações de Sílvio Romero e Câmara Cascudo, os registros feitos agora 

poderão servir de referência e objeto de comparação para pesquisadores mais adiante. O 

papel do pesquisador é o de registrar, com sua amostra, um estágio da tradição, presenças 

e ausências, recriações, reformulações, lembranças e esquecimentos. 

Na Bahia, as publicações de narrativas orais tiveram um impulso com a pesquisa 

sistemática realizada na Universidade Federal da Bahia, ainda na década de 1980, pelas 

professoras Doralice Xavier Alcoforado e Maria del Rosário Albán. Pioneiras em um 

ambiente bastante conservador, elas foram responsáveis, não só pela recolha e publicação 

de contos populares e do romanceiro ibérico na Bahia (publicado em livro e CD), mas 

também pela formação de jovens pesquisadores que deram continuidade ao trabalho em 

outras instituições. Os desdobramentos das ações dessas pesquisadoras resultaram em 

muitos outros trabalhos acadêmicos, tanto na graduação como na pós-graduação. Das 

coletâneas de contos, destaco o livro Cinderela nos entrelaces da tradição. Inicialmente 

uma dissertação de Mestrado de Edil Silva Costa, orientada por Maria del Rosário Albán 

e defendida em 1995, o livro foi publicado em 1998, com o apoio da Fundação Cultural 

do Estado da Bahia. Trata-se de uma antologia de contos da Cinderela que serviram de 

base para o texto acadêmico. 

O trabalho incessante de Doralice Alcoforado e Maria del Rosário Albán, 

percorrendo 57 municípios de diversas regiões do Estado da Bahia, frutificou no acervo 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

25 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

de mais de 5 mil textos orais, dentre contos, romances, cantigas e depoimentos, grande 

parte ainda inéditos. Dos quase 3 mil contos populares recolhidos, 96 foram selecionados 

para integrar a coletânea Contos populares brasileiros: Bahia, publicado em 2001 pela 

Fundação Joaquim Nabuco e que integra um projeto editorial maior que fora coordenado 

pelo pesquisador Bráulio do Nascimento. Esse livro é um importante registro dos contos 

populares baianos na contemporaneidade. 

  

Figura 1  Capa das publicações de Doralice Alcoforado e Maria del Rosário Albán 

Com o apoio da Comissão Baiana de Folclore e do BNB, em 2010, foi publicada a 

Coleção Histórias do Fundo do Baú, cinco pequenos volumes de contos populares 

adaptados para a distribuição em escolas, dos quais se falará adiante. Em 2015, o livro 

Ensaios de malandragem e preguiça traz, além do estudo teórico sobre o tema da 

malandragem e preguiça, contos populares do acervo baiano que foram analisados. 

Os romances tradicionais foram publicados no livro Romanceiro ibérico na Bahia, 

organizado por Alcoforado e Albán. Dentre as versões do livro, foram selecionados 

alguns textos para o CD Romances tradicionais na Galícia e na Bahia, com a produção 

musical do professor Ângelo Castro. 

  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

26 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Figura 2  Capas da Coleção Histórias do Fundo do Baú, livro e CD. 

 

Em 2016, o Laboratório de Edição da UFMG (http://www.letras.ufmg.br/vivavoz) 

publicou Contos e causos da Bahia, um audiolivro em edição impressa e digital. São 13 

narrativas da região de Alagoinhas, em sua maioria causos de Caipora e Lobisomem. 

Os textos da coletânea Contos e causos da Bahia foram recolhidos na zona rural 

dos municípios de Inhambupe, Alagoinhas e Irará, cidades do Território de Identidade 

que compreende a área de atuação dos pesquisadores do Projeto Acervo de Memória e 

Tradições Orais na Bahia. Da pesquisa de campo realizada entre 1998 e 2005, 

participaram estudantes da graduação em Letras e História, também auxiliares na 

pesquisa em suas diferentes fases. Esses pesquisadores estão ou estiveram vinculados ao 

grupo de pesquisa NUTOPIA – Núcleo das Tradições Orais e do Patrimônio Imaterial da 

Bahia. 

A edição de narrativas orais e a publicação dos Contos e causos da Bahia foi 

possível graças ao incentivo da Profa. Sônia Queiroz, coordenadora do LABED – 

Laboratório de Edição – FALE/UFMG. 

 

Figura 3  Folha de rosto e falsa-guarda do audiolivro 

Desse modo, os textos da tradição oral baiana, recolhidos nas últimas três décadas, 

foram parcialmente editados, mas grande parte continua acessível apenas aos 

pesquisadores do acervo. Para levar a bom termo esse trabalho tem sido necessário grande 

empenho e não é um esforço isolado. Em todos os cantos do Brasil temos pesquisadores 

dedicados a esse trabalho de registro e edição de textos da tradição oral. Nos limites deste 

artigo falarei apenas da experiência na Universidade do Estado da Bahia, principalmente 

por ser o projeto no qual estou diretamente envolvida, mas percebo que muitas questões 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

27 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

aqui colocadas dizem respeito a todos que se propõem ao trabalho de edição de textos 

orais. 

Diante do exposto, cabe perguntar: por que publicar? E, se é de fato necessário 

publicar, como editar? A partir dessas duas questões iniciais, passo a traçar algumas 

considerações sobre a experiência de edição de textos da tradição oral, em especial as 

narrativas ou contos populares, apontando os desafios de fixar em letra a diversidade de 

sons e aspectos performáticos da voz. 

1 Arquivos orais e seus registros 

 

A criação do Acervo de Memória e Tradições orais na Bahia foi motivada não só 

pelo desejo de salvaguarda, mas, sobretudo, pela vontade de registro. Colecionar, mas 

também analisar, interpretar, tentar desvelar que sentidos têm esses textos de cultura e 

descobrir o sujeito que narra. Registrar os textos da literatura oral e popular da região, 

documentando o estágio da tradição oral e interpretando seus textos como forma de 

compreender o pensamento, os valores e modos de vida das comunidades tradicionais. É 

um trabalho que exige a interação com as pessoas e a disponibilidade para o contato com 

o outro. Exige, sobretudo, a compreensão do funcionamento desse universo popular e 

suas formas de auto-organização. Esse movimento não é coisa nova, mas vem se 

reinventando de acordo com as transformações sociais e os avanços teórico-

metodológicos. 

No Brasil, desde o século XIX, com Sílvio Romero, inicia-se uma pesquisa 

sistemática das tradições orais com a preocupação com o registro dos textos. No entanto, 

havia uma tendência à uniformização do texto e adequações para o melhor entendimento 

das narrativas que circulavam pelas diversas regiões, adaptando-se e recriando-se 

continuamente. Nesse tipo de transcrição, o narrador recupera o passado presentificado 

em seu texto e o transcritor condensa, muitas vezes eliminando a diversidade das 

variações linguísticas e estilísticas desse sujeito, pois há um distanciamento do momento 

da narração e o da transcrição/adaptação. Sentimos isso hoje não como um problema, mas 

como ganho. 

No mundo de hoje, o uso de recursos mais sofisticados de registro interfere no 

estabelecimento do texto: escrita simultânea, gravação em áudio, gravação em vídeo. 

Desde Sílvio Romero a Câmara Cascudo, já no século XX; até Altimar Pimentel, Roberto 

Benjamim e Bráulio do Nascimento, na contemporaneidade, a pesquisa na área e suas 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

28 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

técnicas de registro vêm avançando no Brasil, em especial no mundo acadêmico, e 

perpassa esse movimento o desejo de publicação dos textos. 

A pesquisadora da Universidade Federal de Minas Gerais, Sônia Queiroz (2004), 

no livro Na captura da voz, trata das edições dos contos orais no Brasil. Em um trabalho 

minucioso, a autora faz o levantamento dessas edições e mostra que as narrativas orais 

têm sido difundidas largamente no suporte livro. Ela aponta três movimentos nesse 

processo de edição: o dos pioneiros (1881-1920); o dos folcloristas (1921-1960) e o 

movimento dos acadêmicos, pesquisadores em sua maioria vinculados aos cursos de Pós-

Graduação, a partir das décadas de 1970 e 1980. Dentre os últimos, cabe destacar os 

pesquisadores do Grupo de Trabalho de Literatura Oral e Popular da ANPOLL 

(Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Letras e Linguística). Esse GT 

reúne pesquisadores de todas as regiões brasileiras que têm se preocupado com o tema 

metodologia da pesquisa de campo e transcrição de textos orais há alguns anos. Hoje 

representam os estudos contemporâneos, transitando da área de Letras para as Ciências 

Humanas e Sociais. 

Trataremos a seguir da proposta de edição a partir do diálogo com esses 

pesquisadores. Porém, o que não se pode perder de vista é que qualquer experiência de 

edição tem que definir claramente seus princípios norteadores. Esses critérios devem ser 

adequados aos objetivos da transcrição/publicação e ao público a que se destina. 

 

2 Critérios norteadores para a coleta, transcrição e edição 

 

Como foi dito, o trabalho de campo é um passo importante para o estudo das 

tradições orais. Não digo que para se pensar a poética da voz não se possa partir de textos 

gravados por outrem ou mesmo já transcritos/publicados. Mesmo porque, como vem se 

tentando mostrar, há no Brasil coletâneas que documentam os contos tradicionais e que 

oferecem um farto material de pesquisa. Porém, o trabalho de campo permite o contato 

direto com as fontes. O encontro com o texto em seu momento e contexto de produção 

não é algo que o aprendizado teórico possa contemplar. 

Para tentar garantir a conservação dos dados, uma vez que todo suporte é 

vulnerável, e facilitar a análise posterior, os textos gravados são transcritos e 

digitalizados. Essa é a segunda etapa, tão complicada quanto a primeira: organizar o 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

29 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

acervo e disponibilizá-lo tanto para a comunidade quanto para outros pesquisadores 

interessados. 

Acreditamos na necessidade de registro e que o trabalho com o texto só seria 

possível com a transcrição. Que seria inviável lidar com o texto em sua modalidade oral. 

Talvez essa crença e postura tão limitada seja resultante de nossa imersão nas letras, mas 

não só. A experiência de publicar tem mostrado que o texto oral, uma vez transcrito, 

adaptado, editado, vem a público invadindo o mundo das letras, rompendo espaços de 

privilégios e limitações, para ampliá-los e ter também ampliado seu próprio espaço e 

possibilidades de trânsito. Trânsito porque tende a retornar à oralidade, produzindo novas 

versões. Trânsito também para outros suportes, como tenho procurado mostrar em alguns 

de meus trabalhos. 

Circulando no cinema, nas redes sociais, na internet, na televisão, a publicação de 

coletâneas soma-se a outras tantas formas de divulgação de textos da tradição oral. 

Na pesquisa de campo, os narradores vez por outra se referem aos textos que 

aprendem nos livros, a histórias que viram na televisão (em séries ou filmes feitos para o 

cinema). Suas narrativas receberam contribuições dessas outras narrativas. Os estudos 

diacrônicos têm mostrado que um texto oral percorre longos períodos de tempo. Nesse 

caminho, o texto não é exclusivamente oral, mas vai apoiando-se em matrizes impressas 

(FERREIRA, 1979, p. 2014) e, na contemporaneidade, também no que podemos chamar 

de “matrizes digitais” ou virtuais. 

Não obstante a inevitável interferência do pesquisador/transcritor, a fidelidade ao 

que foi dito deve ser uma preocupação, em especial quando se trata da transcrição para 

arquivo, pois esperar-se que o texto seja fonte de pesquisa para outros pesquisadores. Na 

abordagem do etnotexto (texto que carrega o discurso cultural de uma comunidade) as 

pausas, as hesitações, os esquecimentos e tropeços, tudo isso interessa e deve ser marcado 

na transcrição. 

Doralice Alcoforado, em sua parceria com Maria del Rosário Albán, discutia a 

miúde com o grupo de pesquisa a melhor forma de transcrever. O fato de Alcoforado ser 

da área de literatura e Albán da linguística e língua portuguesa, contribuía para isso. Eram 

feitos seminários, reuniões, estudos em grupo, propostas cada vez mais afinadas para dar 

conta do treinamento de estudantes-bolsistas e assegurar um trabalho uniforme de 

transcrição. Resultados dessas discussões, foram elaborados alguns artigos de ambas as 

professoras. O tema também foi levado mais de uma vez para as reuniões do grupo de 

trabalho da Anpoll. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

30 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

No artigo “Problemas e questões da pesquisa em literatura oral”, publicado em 

número especial da Revista Boitatá, Alcoforado diz: 

 

 

Embora se tenha consciência da impossibilidade de registro de toda a gama 

significativa de signos não verbais produzidos durante a performance, isso não 

impede que o transcritor se empenhe em minimizar ao máximo essa limitação 

da escrita. (ALCOFORADO, 2008, p. 67) 

 

 

Esse esforço poderá levar à busca de uma codificação especial, porém com a 

utilização dos sinais gráficos já conhecidos. A proposta incluía o uso de notas 

explicativas, economicamente dispostas em rodapé, considerando que o sistema 

ortográfico se mostrava sempre falho. Para Maria del Rosário Albán, era importante em 

especial dar ao leitor uma imagem das variações linguísticas, tanto lexicais como 

morfossintáticas e fonéticas. Outra preocupação sempre foi marcar as falhas de memória 

traduzidas em silêncios ou titubeios. Além disso, teríamos que encontrar soluções para 

marcar os trechos problemáticos da gravação, em decorrência ou da qualidade dos 

aparelhos que usávamos ou das interferências de toda ordem (ruídos, latidos, cacarejos, 

interrupções de pessoas circunstantes à cena da pesquisa). Muitas vezes nos deparamos 

com as interrupções dos ouvintes. Uma plateia participativa enriquece a performance na 

mesma proporção que dificulta a transcrição. 

As narrativas podem ser construções coletivas e tudo isso deve ser de algum modo 

assinalado por quem transcreve, afinal, trata-se de um dado importantíssimo para quem 

analisa o texto. Os textos orais não seguem sempre a linearidade temporal da narrativa, 

os fatos importantes tendem a ganhar destaque pelo narrador que antecipa a informação 

para depois explicar o que viria antes. Essa “bagunça” pode ser resolvida em um momento 

posterior, mas na primeira transcrição deve ser mantida. Tudo isso exige do transcritor 

uma sensibilidade e o conhecimento frente ao saber narrativo, de modo a encontrar o 

ponto de equilíbrio entre a aproximação da voz e da letra. 

De todas as formas orais, as onomatopeias são de extrema complexidade e 

dificuldade para a transcrição. Foi tema de um dos seminários. Sobre isso, Doralice diz 

que: 

 

 

O transcritor precisa ter sensibilidade para perceber os vários procedimentos 

utilizados na exploração de elementos prosódicos, próprios da literatura oral, 

que transformam em imagens verbais, no discurso narrativo, as imagens 

auditivas expressas através de sequências fônicas imitativas. Por meio de 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

31 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

onomatopeias, o narrador das histórias orais consegue passar de forma realista, 

vigorosa e convincente a carga emotiva que está por trás do gesto da 

personagem, dando a ideia aproximada da dramaticidade da cena. 

(ALCOFORADO, 2008, p. 69-70) 

 

 

As onomatopeias são possivelmente as expressões mais difíceis de transcrever 

porque traduzem a criatividade do narrador e a sua familiaridade com sons da língua e os 

que estão fora dela. São expressões que traduzem subjetivamente o que cada som suscita 

no indivíduo. A combinação de sons diversos, a princípio sem significados, expressa o 

que nenhuma palavra da língua poderia expressar. Som que restaura o gesto e a ação no 

seu momento acontecido. O que a transcrição de um texto oral não pode perder de vista 

é a presença daquele que narra. É preciso também ouvir os silêncios, tão eloquentes e 

surpreendentes quanto as palavras, e muito difíceis de registrar. 

Algumas vezes nos deparamos com anotações dos narradores ou recebemos textos 

por escrito. Esses textos carregam fortes marcas da linguagem oral, traço comum aos 

menos escolarizados. As versões escritas costumam ser pouco consideradas no acervo, 

pois a grafia de um texto já passa por um filtro, o narrador dispõe de mais tempo para as 

elaborações e correções, apagando parte das marcas que a criação, quando simultânea à 

recepção, lhe imprime. 

É facilmente perceptível, como já foi dito, que nenhuma performance jamais poderá 

ser apreendida pelo gravador, câmara de vídeo e muito menos numa folha de papel. A 

transcrição do texto oral inevitavelmente irá reduzi-lo porque nela se perde a presença do 

ator e o movimento que ele dá ao texto. A linguagem usada pelos narradores, muitos deles 

iletrados, está longe da língua padrão e a transcrição deve respeitar essa modalidade 

linguística. Registrando formas que correspondam à realização, tanto a nível fonético, 

como morfossintático e lexical, o pesquisador estará evitando a discriminação do dialeto 

do narrador. Além do mais, muitas vezes, o desvio da forma padrão tem sua função 

estética, não se tratando exatamente da ignorância da norma, mas da criação de novas 

expressões que explodem em significados. 

Estamos aqui muito próximos do empenho do corpo, de que nos fala Paul Zumthor, 

em Introdução à poesia oral (1997). Sendo através do corpo que estamos no mundo, que 

tocamos, cheiramos, representamos e sentimos, nota-se o importante papel que ele 

desempenha e da voz enquanto seu prolongamento. A voz faz o homem ir além dos seus 

limites corporais, ela “desaloja o homem do seu corpo”. Essa complexidade da voz 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

32 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

humana nos força a estar com uma escuta muito atenta aos textos que devemos 

transcrever. 

A maior parte das narrativas do nosso acervo foi coletada na zona rural. Os 

narradores são, em sua maioria, lavradores com pouca escolaridade. Essa situação social 

deixa marcas na linguagem e na temática das narrativas que se buscou a todo custo 

preservar. No entanto, a performance dos narradores com a riqueza gestual, de entonações 

de voz e posturas não poderá ser representada, pois, como foi dito, a transcrição de um 

texto oral, por mais cuidadosa que seja, deve submeter-se às limitações dos sinais gráficos 

utilizados na escrita. 

Para Maria del Rosário Albán (1992, 1996), é preciso conservar o dialeto e/ou o 

idioleto do narrador sem discriminar sua fala em relação à norma padrão. Desse modo, a 

orientação de Albán sempre foi para não marcar as realizações generalizadas no português 

falado na Bahia, a exemplo do -r do infinitivo verbal e ao final de palavras como caçador. 

Também não marcar a monotongação de -ou e -ei, por considerar que essas formas estão 

presentes na norma culta, assim como o fechamento das vogais pretônicas. Atenção 

especial é dada ao léxico e aos neologismos que são esclarecidos em notas de pé de página 

sempre que necessário. Também os gestos do narrador foram assinalados, em alguns 

casos em que substitui a palavra, como por exemplo as palmas ou estalar de dedos para 

indicar uma ação de fuga do personagem. Nesse caso, optamos por usar os colchetes: 

[palmas]. Também usados para os [risos]. 

Feita a transcrição, o texto não só está mais próximo do pesquisador como passa a 

fazer parte dele também, a espelhá-lo. A memória do momento da performance e da 

fruição do texto – do qual o pesquisador foi ouvinte e será também um narrador em 

potencial – o acompanha em sua análise. Será isso um problema? Pode-se pensar que sim 

como também se pode tomar como vantajosa essa condição de pesquisador-objeto, na 

medida em que a leitura do texto passará pela ressonância que ele terá em nós e em nossa 

cultura. 

A transcrição para arquivo tem acesso limitado a pesquisadores que já esperam lidar 

com as condições específicas do texto oral. No entanto, a publicação para o público mais 

amplo exige mais do transcritor, pois redobra-se o trabalho quando, além de transpor para 

a letra o texto dito ou cantado, espera-se tornar a leitura agradável e “oralizável”. O que 

se quer é valorizar a tradição oral e espera-se também que o texto faça o caminho inverso: 

retorne à oralidade, seja através da leitura em voz alta, seja pelo reconto. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

33 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Mas para a publicação que mais vai importar? A prática de “limpar” o texto e tornar 

a leitura mais fluente sem dúvida contribui para aprender a atenção do leitor. Por outro 

lado, pretende-se também aproximar este mesmo leitor da oralidade, transportá-lo para o 

momento da performance, ainda que seja uma pálida lembrança daquele momento que 

ele não presenciou. Só assim se pode estimular a recontação do texto que pede para ser 

oralizado. 

Um primeiro movimento é o de reconhecer as unidades estruturantes da narrativa, 

a fim de fazer uma adaptação que as conserve, interferindo, claro, mas sem ferir os 

sentidos que o texto carrega. Parte-se do princípio que o discurso cultural do qual o texto 

é portador deve se revelar na adaptação e não ser manipulado. 

Não nos interessa uma adaptação parodística do texto, uma vez que é importante 

conservar os traços culturais do lugar e da comunidade ao qual o texto “pertence”. 

Pretende-se dar oportunidade ao leitor conhecer esse outro universo cultural sem, no 

entanto, causar o estranhamento que provoque seu afastamento. 

Por isso, cada versão é única e o que o transcritor faz, depois o adaptador, é dar uma 

forma, também a partir de seu repertório, ao texto que ficará estabelecido. Desse modo, 

pode-se dizer que o transcritor e o adaptador são coautores. Sua função é estabelecer um 

nível de comunicação do texto como foi narrado com o público leitor que, na maior parte 

das vezes, urbano e escolarizado, se difere em muito da plateia original daquele momento 

de sua criação e recepção, quando narrado no contexto da comunidade narrativa. Naquela 

situação “original”, o narrador narra para seus pares e mesmo quando a sós com o 

pesquisador, procura-se recriar o momento da performance coletiva. Se o público a que 

se destina a publicação é de jovens e crianças na idade escolar, a proposta de 

estabelecimento do texto deve ser visando não comprometer o aprendizado da língua 

padrão. 

Dito isso, a seguir trataremos de dois exemplos de edição. 

 

3 Contos e causos da Bahia, letra e áudio 

 

A publicação do audiolivro Contos e causos da Bahia passou por um processo um 

pouco diferente do descrito acima. O produto também é diferente uma vez que se trata de 

uma coletânea acompanhada de um CD com o áudio das narrativas gravadas. 

A situação de pesquisa nas comunidades visitadas favoreceu os encontros em 

grupo, sempre com a participação de mais de um pesquisador. Em alguns casos, a 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

34 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

contação de histórias aconteceu em sessões de narração coletiva, com diversas vozes se 

sobrepondo, complementando as informações, de modo a sustentar as verdades dos 

causos. O fato dificultou sobremaneira a transcrição, inclusive comprometendo a 

atribuição de autoria aos textos e sendo necessário, em algumas ocorrências, fazer a 

transcriação da história, costurando essas diversas vozes. Por outro lado, a narração 

coletiva deu complexidade ao ato criativo dos narradores, enriquecendo ainda mais suas 

performances. 

Esse momento meio tumultuado da recolha comprova o importante papel social da 

narrativa, pois narrar é estabelecer um vínculo com nosso semelhante e para ouvir é 

preciso criar laços com o outro. O ato de narrar necessita do ouvinte, de preferência 

atento, para completar o processo comunicativo. Com a narrativa escrita este interlocutor 

não é, na maior parte das vezes, uma presença física, mas virtual (o leitor). Na poesia oral 

o narrador está diante de seu(s) interlocutor(es), interagindo com eles. É exatamente esta 

interação que faz do ato de narrar um conto ou um causo uma experiência única e que não 

pode acontecer desconectada das relações humanas. 

Para a publicação dessa coletânea, assim como das outras, parti da transcrição feita 

para arquivo, do texto cru, in natura. Essa narrativa apresenta uma peculiaridade à qual 

já me referi, que é a narração de um texto por várias pessoas ao mesmo tempo: 

[Histórias de Caipora] 

Pesq. (Ana Débora): E história... história de Caipora, tem alguma? 

Elvira: Ah! [Ave Maria!] Minha senhora, cala a boca! 

Pesqs.: risos 

Elvira: Essa, essa... sem vergon-... 

Pesq. (Ana Débora): É porque tem muitas, é? A senhora está dizendo isso 

porque tem muita, é? 

Elvira: Pergunta. Aqui teve uma velha que passou três dia no mato. 

Lélia: Foi. 

Elvira: O povo toooodo procurando!... 

Lélia: Três dia, o quê, Elvira?! Ela passou uma semana! 

Elvira: ... Ela entrou pra lenha... pela mata... 

Lélia: Eu morava na Roncaria... 

Elvira: nome de um lugar por nome Roncaria, que tem aí pra baixo. 

Lélia: ...e aí, ela passou a cancela e subiu, passou assim na porta... 

Elvira: Coitadinha! Foi quebrar lenha, ela e um menino. 

Lélia: Ela e um menino, um neto. Aí, eu digo: 

– Pra onde vai, dona Isília? 

Ela disse: 

– Minha filha, eu vou pra lenha. 

Digo: 

– Com esse sol quente? 

Ela disse: 

 – É, porque lá no mato tem sombra, né? 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

35 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Nesse pequeno trecho do causo de Caipora, já notamos que há um emaranhado de 

vozes. São quatro pesquisadores presentes na cena e pelo menos mais quatro narradoras, 

todas elas participando da narrativa desse causo, conhecido por todas. No momento 

transcrito acima, percebemos as vozes de Elvira e Lélia e no decorrer do causo entram 

mais duas narradoras, Alice e Regina. Vejamos como ficou a versão final publicada no 

livro: 

Aqui teve uma velha que passou três dia no mato. O povo toooodo 

procurando!... Três dia, o quê? Ela passou uma semana! Ela entrou, foi pra 

lenha... Eu morava na Roncaria, nome de um lugar por nome Roncaria que tem 

aí pra baixo. E aí, ela passou a cancela e subiu, passou assim na porta... 

Coitadinha, foi quebrar lenha, ela e um menino, um neto. Aí, eu disse: 

– Pra onde vai, dona Isília? 

Ela disse: 

– Minha filha, eu vou pra lenha. 

Disse: 

- Com esse sol quente? 

- Ela disse: 

- É. Porque lá no mato tem sombra, né? 

 

A primeira dificuldade para a transcrição foi identificar cada frase, não 

necessariamente para atribuir autoria a cada uma delas, mas para depreender o sentido do 

texto e o quanto uma voz reforçava ou contradizia a outra. Em verdade, no geral, as 

narradoras complementavam as informações e de modo bastante harmonioso. Porém, há 

momentos de divergências (por exemplo: “Três dia, o quê, Elvira?! Ela passou uma 

semana!”) e que precisam ser resolvidas para que a informação ficasse mais clara para o 

leitor. Na situação acima, note-se que foi retirado o que poderia ser o início de uma 

discussão, pois logo as coisas se acomodam e as narradoras seguem. 

O que o exemplo nos mostra é a necessidade de fazer ajustes no texto para além da 

simples adaptação. O transcritor tem que ir costurando as diversas vozes para dar uma 

unidade à narrativa. É importante que se diga que, embora narrado por diversos sujeitos, 

o texto já possui uma unidade porque é compartilhado, assim como é compartilhada a 

crença na entidade descrita, a Caipora, e o conhecimento coletivo dos fatos narrados. O 

exemplo é claro de como se configura uma comunidade narrativa, um grupo social que 

partilha experiências, valores e textos em comum. O entrelaçar das vozes para compor 

uma tradição é procedimento comum. No caso dessa narrativa especificamente esse 

entrelaçamento é mais visível porque simultâneo. Parti desse princípio de que a tradição 

é sempre narrada coletivamente para fazer as costuras necessárias. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

36 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Outra questão a ser solucionada foi a atribuição de autoria ao texto. Tive que eleger 

uma voz que pareceu predominante e colocar as outras como auxiliares, mesmo sabendo 

que essa solução não corresponde ao que de fato aconteceu. Sem minha presença no 

momento da narração e a identificação das vozes, também contando com minha memória 

da performance, não seria possível esse movimento. A solução encontrada, foi colocar ao 

final, na legenda do texto, a seguinte informação: 

 

 

Essa história, assim como outras narradas por Elvira Caldas, contou com a 

efetiva participação de Lélia (sem dados), Alice Rocha de Jesus, Regina (sem 

dados), além da interação com os pesquisadores, em Boa União – Alagoinhas, 

25 out. 1998. Recolhido por Edil Silva Costa, Ana Débora Ferreira, Cláudio 

Pinto, Nayara Barros Dantas. 

 

 

O que caracteriza uma comunidade narrativa é o fato dos textos fazerem parte de 

um repertório comum, seja entre os velhos, os adultos ou os jovens. Todos compartilham 

do saber, embora o direito à palavra e a credibilidade da mensagem seja atribuída 

principalmente ao ancião. Nas comunidades tradicionais “antiguidade é posto”. O 

respeito aos velhos é a tradução do respeito aos antepassados e ao saber ancestral. No 

caso de dona Elvira e suas amigas, elas estão num mesmo patamar e por isso gozam do 

mesmo direito à voz, uma iniciando, outra interrompendo e complementando sem 

conflitos (pelo menos para elas). 

O formato de audiolivro é mais uma tentativa de aperfeiçoar os meios de registro e 

acesso aos textos orais adaptando-os aos recursos hoje disponíveis. E a disponibilização 

em meio digital democratiza ainda mais o acesso. Por outro lado, o áudio põe a nu o 

distanciamento entre letra e voz. 

 

4 Contos populares adaptados para a escola 

 

É papel do pesquisador devolver à comunidade uma parte de sua contribuição para 

a pesquisa e isso pode ser feito através da publicação de coletâneas. Como foi dito, a 

transcrição deverá adequar o texto ao público que se pretende atingir. 

Os contos populares encontrados na tradição oral baiana, por serem textos de caráter 

ficcional, vão nos apresentar valores e formas de organização social de modo 

aparentemente despretensioso. Essas narrativas tradicionais vêm sendo repetidas ao longo 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

37 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

dos anos e na cadeia de transmissão se reinventando e ressignificando. O registro e a 

divulgação desses textos, através da publicação em coletâneas, poderão informar a 

gerações futuras da presença e do formato dos contos, em determinado território de 

identidade. O conhecimento dessa diversidade etnocultural e sua utilização na escola 

como instrumento de práticas promotoras do acesso à leitura contribuem para a 

preservação e valorização da memória ancestral, produto do imaginário coletivo como 

um manancial a ser explorado na formação do estilo individual do jovem. Por essa razão, 

investimos em publicações voltadas para a escola. 

Em 2008, com o apoio financeiro do Banco do Nordeste, através do Programa BNB 

de Cultura, foi publicada a Coleção Histórias do Fundo do Baú. O objetivo desse Projeto 

foi divulgar as narrativas populares e seus contadores, além de oferecer aos professores e 

estudantes de escolas públicas textos literários que estejam mais próximos da realidade 

das comunidades. Idealizado e iniciado pela Professora Doralice Alcoforado, o Projeto 

Histórias do Fundo do Baú visa reaproximar alunos e professores da tradição oral, 

levando para a escola os contadores tradicionais e suas narrativas. 

Em 2010, a coleção foi distribuída gratuitamente em escolas públicas de Salvador 

e Alagoinhas, com a participação das narradoras. Os lançamentos nas escolas de 

Alagoinhas, uma inclusive na comunidade quilombola do Catuzinho, contaram com a 

participação de uma das narradoras, a Sra. Sônia Pinto. 

Do mesmo modo, projetamos a Coleção Bocapiu, constituída inicialmente de seis 

volumes de contos populares recolhidos da tradição oral baiana. Os seis contos 

selecionados para compor a coleção foram: “Maria Borralheira” (conto de encantamento), 

“O Coelho e a Onça” (conto de animal), “João e Maria” (conto de encantamento), “Festa 

no céu” (conto etimológico), “A Formiguinha e a neve” (conto acumulativo) e “O Macaco 

e o rabo” (conto acumulativo). No entanto, a Coleção Bocapiu nunca saiu do papel, ao 

contrário das Histórias do Fundo do Baú, que foram publicadas pela editora da 

Universidade. 

Ambas as coleções visam valorizar a diversidade etnocultural na escola, além da 

utilização da literatura oral e popular como instrumento de práticas promotoras do acesso 

à leitura. Para serem lidos por crianças e jovens em idade escolar, os textos foram 

adaptados à norma padrão, ainda que conservados os traços mais marcantes da oralidade. 

 

5 Palavras finais 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

38 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

Para finalizar, podemos retomar as questões inicias que deram título ao artigo: Por 

que publicar? e Como editar? 

Alguns problemas de registros somente podem ser minimizados com a inserção da 

voz do pesquisador que, se possível, valendo-se dos momentos de rememoração da 

performance dos narradores, poderá transcriar o texto, inserindo sua voz em meio às 

diversas vozes da tradição. 

No ambiente escolar, quando se tratar de textos mais próximos da realidade dos 

jovens educandos, a edição poderá estimular a formação de novos leitores. Por serem 

textos da tradição oral, também podem valorizar a cultura local e propiciar a criação de 

novos textos, tanto orais como escritos. Desse modo, a circulação dessa literatura 

dinamiza o processo da realimentação das tradições orais, incluindo a escola nesse 

processo. 

Acreditamos que a publicação dessas narrativas é uma forma democrática de 

devolver à comunidade uma parte da tradição registrada pelos pesquisadores, 

contribuindo para a melhoria da Educação Básica – no caso das publicações adaptadas 

para esse público – ou fomentando novas pesquisas na área das poéticas orais. 

O debate sobre o tema não se esgotará facilmente, uma vez que, como procurei 

mostrar, é uma complexa tarefa. Também as transformações da língua na dinâmica social 

provocam a contínua reflexão sobre o assunto. No entanto, é possível chegar a princípios 

norteadores considerando que a fixação do texto oral vai inevitavelmente limitá-lo e que 

a melhor forma de transcrever/editar é ter bom senso, de acordo com o objetivo e o 

público leitor/ouvinte. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACERVO de Memória e Tradições Orais na Bahia (AMTRO). Alagoinhas: Universidade 

do Estado da Bahia, Departamento de Educação/Campus II, 1996-2005. 

 

ALBÁN, Maria del Rosário Suárez. O que marcar e o que não marcar na transcrição de 

textos orais. In: CARDOSO, Suzana Alice Marcelino (Org.). Diversidade linguística e 

ensino. Salvador: EDUFBA, 1996. 

 

ALBÁN, Maria del Rosário Suarez. Um velho tema em debate: isenção e fidelidade na 

transcrição grafemática de textos orais. Revista Estudos linguísticos e literários, 

Salvador, Universidade Federal da Bahia, Instituto de Letras, n. 14, p.57-67, dez. 1992. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

39 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ALCOFORADO, Doralice F. Xavier; ALBÁN, Maria del Rosário Suarez. Contos 

populares brasileiros. Bahia; Recife: Fund. Joaquim Nabuco; Ed. Massangana, 2001. 

 

ALCOFORADO, Doralice F. Xavier; ALBÁN, Maria del Rosário Suaréz. Romanceiro 

ibérico na Bahia. Salvador: Livraria Universitária, 1996. 

 

ALMEIDA, Maria Inês de; QUEIROZ, Sônia. Na captura da voz: as edições da narrativa 

oral no Brasil. Belo Horizonte: Autêntica; FALE/UFMG, 2004. 

 

CASCUDO, Luiz da Câmara. Contos tradicionais do Brasil. São Paulo: Global, 2004. 

 

COSTA, Edil Silva (Org.). Histórias do fundo do baú. Salvador: Eduneb, 2010. 5 v. 

 

COSTA, Edil Silva. Cinderela nos entrelaces da tradição. Salvador: Secretaria de 

Cultura; EGBa, 1998. 

 

_________. Ensaios de malandragem e preguiça. Curitiba: Appris, 2015. 

 

FERREIRA, Jerusa Pires. Cavalaria em cordel. São Paulo: Hucitec, 1979. 

 

FERREIRA, Jerusa Pires. Matrizes impressas do oral; conto russo no sertão. Cotia, SP: 

Ateliê Editorial, 2014. 

 

NASCIMENTO, Bráulio do. Catálogo do conto popular brasileiro. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro: IBECC; UNESCO, 2005. 

 

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira, Maria 

Lúcia Diniz Pochat e Maria Inês de Almeida. São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

40 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

FOLHETOS DE CORDEL E TIPOGRAFIA NO CEARÁ 

Gilmar de Carvalho* 

RESUMO: O Ceará destaca-se, no Brasil, como centro de produção de poesia de cordel e xilogravura, essa 

inicialmente atrelada aos versos, adquirindo autonomia em um segundo momento. Juazeiro do Norte e 

Crato, no interior do estado, e a capital, Fortaleza, são os espaços de concentração de poetas, gravadores e 

editores-tipógrafos, que conhecem um período de grande sucesso editorial, seguido, mais recentemente, de 

um arrefecimento, que se pode explicar, em grande medida, pelas mudanças nos modos de produção. A 

história editorial dessa poesia popular de tradição oral e impressa no Ceará é traçada aqui de forma sintética, 

na convicção de sua relevância para a história literária e editorial brasileira. 

Palavras-chave: Folhetos de cordel. Edição cearense. Tipografia cearense. Xilogravura. Poeta editor. 

RESUMÉ: Ceará se confirme au Brésil en tant que centre de production de poésie de cordel et de 

xylographie, celle-ci liée d’abord aux couplets, en acquérant une autonomie dans un second moment. 

Juazeiro do Norte et Crato, des villes à l'intérieur de cet état, et la capitale, Fortaleza, sont les espaces de 

concentration des poètes, graveurs et éditeurs-typographes, qui vivent une période de grand succès éditorial, 

suivi plus récemment par un déclin, qu’on peut expliquer, à une large mesure, par les changements dans les 

modes de production. L'histoire éditoriale de cette poésie populaire de tradition orale et imprimée en Ceará 

est ici ébauchée de forme synthétique, sur la conviction de sa pertinence pour l'histoire littéraire et éditoriale 

brésilienne. 

Mots clés: Poésie de cordel. Édition au Ceará (BR). Typographie au Ceará (BR). Xylographie. Poète 

éditeur. 

 

O estudo da editoração de folhetos de cordel remete à implantação da atividade 

gráfica e pressupõe um rastreamento da produção tradicional, considerada, por conta do 

viés elitista, como material pitoresco e excluída da maior parte dos estudos no campo da 

história da imprensa e da literatura. A atividade tipográfica tem como marco, no Ceará, a 

implantação do primeiro prelo, em 1824, consequência da adesão da Província à 

Confederação do Equador. A 24 de abril daquele ano circulou o primeiro número do 

Diário do Governo do Ceará, órgão que visava dar sustentação à conflagração 

desencadeada a partir de Pernambuco, com uma repercussão capaz de justificar sua 

inserção na História brasileira. 

                                                             
* Gilmar de Carvalho é Doutor em Comunicação e Semiótica pela PUC São Paulo, Mestre em Comunicação 

Social pela Universidade Metodista de São Paulo, e Bacharel em Comunicação Social e em Direito pela 

UFC, onde atuou como docente até 2010, quando se aposentou. Autor de diversas publicações, dentre as 

quais destaca-se Patativa do Assaré  Uma biografia, já em terceira edição, Lyra Popular: o cordel 

do Juazeiro, em segunda edição, e A xilogravura de Juazeiro do Norte. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

41 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Embora não possa ser classificada como cordel, a poesia de Juvenal Galeno (1836/ 

1934) ecoa a poesia da voz, com destaque à reelaboração de cantos de trabalho, à recolha 

de material tradicional e à adoção das formas da expressão tradicional. 

O autor de Prelúdios Poéticos, publicado no Rio de Janeiro, em 1856, depois de ter 

recebido no Sítio Boa Vista, em Pacatuba, a visita dos membros da Comissão Científica 

de Exploração (1859/1861), passou a fazer uma poesia de sua "aldeia". Segundo alguns 

relatos, teria recebido esta recomendação de Gonçalves Dias. Marco desta reviravolta, o 

livro Lendas e Canções Populares foi publicado em 1865. 

José de Alencar, em uma carta de O Nosso Cancioneiro (1874), constatava: "Em 

minha infância, passada nas cercanias da lagoa de Messejana, [...] quase todas as noites, 

durante os invernos, ouvia eu ao nosso vaqueiro o romance ou poemeto do Boi Espácio". 

Foi Alencar quem encomendou um dos registros do “Rabicho da Geralda” ao jovem 

Capistrano de Abreu.1 

Chama a atenção a promessa não cumprida, da Padaria Espiritual (1892/1896), de 

organizar um “cancioneiro popular genuinamente cearense”, 2 bem como a recolha feita 

por Silvio Romero da “rica poesia” do Ceará, com destaque para o improvisador 

ambulante, o mestre do desafio.3 

A passagem da oralidade para o registro escrito dessa produção tem raízes no 

cancioneiro medieval, nos romances de cavalaria, nas matrizes arquetípicas, e se 

sedimentou na listagem de cantadores, arautos dessa literatura de folhetos, levantada por 

Rodrigues de Carvalho no Cancioneiro do Norte, cuja primeira edição é de 1903.4 

Leonardo Mota publicou Cantadores em 1921, em que, do cordel, apresenta apenas 

o poeta João Mendes de Oliveira, a quem dedica um capítulo do livro. Muitos anos depois 

(1965), Eduardo Campos ouviu o Cego Aderaldo e organizou a autobiografia do velho 

cantador. 

                                                             
1 Alencar declarou: “Na primitiva poesia popular do Ceará, predomina o gênero pastoril como era razão 

entre populações principalmente dadas à indústria da criação.” 

 
2 A elaboração do Cancioneiro está prevista no artigo 34 do Programa de Instalação da Padaria Espiritual. 

A recolha coube a José Carvalho e ao todo foram levantadas 35 quadras publicadas pelo jornal O Pão. 

 
3 A pesquisa de Romero, publicada em 1888, e transcreveu a "Xácara de Flores-Bela", "Chula a Três 

Vozes" e "Sarabanda", como peças de procedência cearense. Ele criticou Alencar por ter fundido as 

variantes do Rabicho em um único texto. 

 
4 Depois de dizer que “No Ceará, a vocação poética é quase uma característica dos filhos desta terra”, 

Rodrigues de Carvalho lista os cearenses incluídos no seu Cancioneiro do Norte, com destaque dado ao 

cantador cratense Zé de Matos. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

42 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Do Ceará saíram duas competentes antologias de cordel: uma com o selo do 

CERES, por meio da Secult Ceará, em dois volumes, coordenados por Oswald Barroso 

(anos 1970) e outra editada pelo Banco do Nordeste do Brasil, organizada por Ribamar 

Lopes (anos 1980). 

Vale a pena chamar a atenção para a brecha que ocuparam esses artistas no 

estabelecimento de pequenas gráficas, com estrutura familiar, mais próximas das 

corporações medievais de ofício que da Revolução Industrial. O acesso a técnicas de 

reprodução teria mostrado a necessidade da recuperação da produção que circulava 

oralmente, viabilizando uma atividade editorial que teria fundas repercussões na cena 

cultural brasileira. 

1 Prelos e política 

 

No século XIX, no Ceará, a hegemonia de Fortaleza não era incontestável, e a 

atividade jornalística se relacionava com a luta política. Não por acaso, Aracati, porto do 

escoamento das riquezas da terra, foi a primeira cidade interiorana a contar com jornais, 

em 1831, chegando a ter três gráficas em funcionamento no período entre 1860 e 1869, 

segundo o historiador Geraldo Nobre.5 

Como reforço a essa ligação entre imprensa e poder, está o fato de Sobral e Crato 

apresentarem uma quantidade expressiva de publicações, no período em estudo. Sobral 

publicou 119 títulos entre 1864 e 1940, segundo levantamento de D. José Tupynambá da 

Frota; Crato, 162, do pioneiro Araripe, em 1855, até 1955, conforme estudo do 

pesquisador F. S. Nascimento. 

Entretanto, não foi nessas cidades de intensa vida política e cultural para os padrões 

da época, tampouco em Baturité, produtora de café, com tipografia desde 1876, ou nas 

outras cidades onde foram impressos jornais no século XIX, como Maranguape, Granja, 

Viçosa, Ipu ou Quixadá, que se desenvolveu a editoração de folhetos como uma atividade 

sistemática. Foi em Juazeiro do Norte, núcleo que se expandiu a partir da figura do Padre 

Cícero Romão Batista (1844/1934), deixando de ser a Fazenda Tabuleiro Grande, 

pertencente ao Crato, para se transformar, a partir da visita do jovem padre, em 1872, na 

                                                             
5 As tipografias de Aracati, no período 1860-1869, eram a Aracatiense, a de A Época e a Social. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

43 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

mais importante e vigorosa cidade do interior cearense,6 que o registro da produção 

poética ganhou força de uma atividade cultural importante, e significativa como negócio. 

Juazeiro tornou-se centro das diásporas nordestinas, a partir dos “fatos 

extraordinários” de março de 1889, quando a hóstia teria se transformado em sangue no 

instante da comunhão da beata Maria de Araújo. Estabeleceu-se uma contínua romaria ao 

sacerdote, representante de uma religiosidade sertaneja, às voltas com punições, mas 

sempre obediente à hierarquia eclesiástica, o que possibilitou a formação de um público 

que passou a conhecer e a consumir folhetos. 

Foi esse o percurso do alagoano José Bernardo da Silva (1901/1972), natural de 

Palmeira dos Índios (AL), afrodescendente, de vendedor de ervas e raízes a poeta 

impressor de trabalhos avulsos, que veio a se tornar um dos mais importantes editores de 

literatura de folhetos de todos os tempos. 

2 As raízes 

 

O fato de o catálogo da livraria de Silva Serva, Bahia, datado de 1811, incluir títulos 

como Carlos Magno e Roberto do Diabo; de a Impressão Regia ter editado, em 1815, a 

História da Donzela Teodora; e da casa editora Plancher ter introduzido no Brasil A 

Verdadeira História da Princesa Magalona7 é significativo da aceitação e da importância 

desses títulos em um país que só tardiamente tinha acesso ao meio de reprodução 

impresso, mas não diz de uma atividade contínua de impressão de textos da tradição oral 

e cópias manuscritas de mais fácil circulação. 

Apesar desses títulos constarem dos catálogos de grandes casas editoras, os jornais 

cearenses do século XIX8 não registram a venda desse material, base para a formação do 

repertório dos poetas sertanejos. 

                                                             
6 Com 270.383 habitantes (estimativa do IBGE para 2017), Juazeiro do Norte integra a Região 

Metropolitana do Cariri e conta com 2 emissoras de televisão, várias emissoras de rádio, um semanário, 

sedia a Universidade Federal do Cariri (UFCA), o Aeroporto Regional do Cariri e um shopping center, 

hipermercados, faculdades particulares e um polo gastronômico. 

 
7 Os títulos citados, se não eram folhetos, constituíram matrizes da produção popular. 

 
8 Dedução feita a partir da leitura de O Cearense, O Commercial, O Araripe, A Idéa, O Retirante, no acervo 

de microfilmes da Secretaria da Cultura do Estado do Ceará. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

44 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Ao contrário do que preconizava Sílvio Romero, a proliferação dos jornais não 

contribuiu para a extinção da literatura de folhetos,9 antes, por meio da interiorização das 

máquinas que se tornavam obsoletas para os grandes centros, as gráficas se multiplicaram 

e puderam, no tempo ocioso, imprimir a produção da poesia oral. 

Leandro Gomes de Barros (1865/1918) destaca-se em meio a cordéis esporádicos 

que teriam circulado no Nordeste. Autor de um corpus expressivo de folhetos, teria sido 

o iniciador dessa atividade10 sistemática. Tomando por base uma nota na quarta capa de 

um folheto de 1907, pode-se afirmar que ele teria começado a publicar em 1889, em 

Vitória de Santo Antão e Jaboatão (PE), os quase mil títulos a ele atribuídos. 

A possibilidade de viver de literatura de folhetos parece ser a conclusão mais 

significativa da história de vida do poeta paraibano. Leandro Gomes de Barros 

estabeleceu o primado da autoria, em uma atividade que, por suas raízes tradicionais, era 

anônima. 

O conceito de autor, controvertido e relativamente recente, provoca querelas sobre 

plágio e apropriação no campo da literatura de cordel. Muitas vezes, Leandro Gomes de 

Barros se viu às voltas com problemas de direitos autorais, tendo impresso em alguns dos 

seus folhetos que, a partir de determinada data, passaria a incluir sua foto nas publicações, 

como forma de autenticá-las. 

Leandro Gomes de Barros imprimiu seus folhetos na Imprensa Industrial, no Jornal 

do Recife e nas tipografias Moderna, da Livraria Francesa, Mendes, Miranda, 

Perseverança, recorrendo aos serviços gráficos de Chagas Batista, estabelecido na capital 

da Paraíba com a Popular Editora, ou de Pedro Batista, livreiro radicado em Guarabira 

(PB) que, posteriormente, foi detentor dos direitos de publicação de sua obra. Leandro, 

de acordo com Carlos Drummond de Andrade, foi, no julgamento do povo, “rei da poesia 

do sertão e do Brasil em estado puro”.11 

João Martins de Athayde (1880/1959) levou para a editoração popular uma proposta 

de atividade empresarial. Foi dono de gráfica, a partir de 1911, e adquiriu, em 1921, por 

                                                             
9 “Os livros de cordel vão tendo menos extração depois da grande inundação dos jornais”, afirmava Sílvio 

Romero. 

 
10 Fala-se na atitude pioneira de Silvino Pirauá, mas o material coletado indica uma relevância de Leandro 

Gomes de Barros, difícil de ser contestada. 

 
11 Citado por Homero Sena na apresentação do volume III da Antologia da Casa de Rui Barbosa (ver 

bibliografia) 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

45 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

intermédio da viúva de Leandro, falecido em 1918, os direitos de publicação do poeta 

paraibano, desde então em poder de seu genro, o editor Pedro Batista. 

Nesse momento se deu, mais nitidamente, a passagem do autor-proprietário para a 

figura do editor-proprietário. Athayde, que no início de sua carreira se promoveu por 

conta de uma hipotética peleja travada com Leandro, o qual tratou de desmascará-lo, 

dizendo em um folheto não o conhecer,12 passou a dividir com a Editora Guajarina, de 

Francisco Lopes, sediada em Belém (PA), detentora de um alentado catálogo, o mercado 

de romances e folhetos, numa fase de grande volume de vendas e forte impacto de suas 

mensagens. 

Athayde se dizia “um analfabeto que sempre viveu das letras”, e já protestava na 

quarta capa de um folheto, de março de 1921, “contra os que procuram usurpar os direitos 

autorais e editoriais”. Chegou a ter um estoque de mais de 800 mil folhetos.13 Depois do 

derrame sofrido em 1949, vendeu a José Bernardo da Silva os direitos de publicação do 

acervo que detinha. 

Deslocava-se para o sul cearense o polo da atividade editorial popular brasileira, 

posição partilhada, em termos de mercado, com a Luzeiro do Norte, de João José Soares, 

no Recife, e com a Folhetaria Santos, depois Estrela da Poesia, de Manoel Camilo dos 

Santos, em Campina Grande. 

3 A marca cearense 

 

A impressão de folhetos no Ceará remonta ao início do século XX, com a Tipografia 

Minerva, de Assis Bezerra, fundada em 1892. Ruth Terra referiu-se, em A literatura de 

folhetos nos Fundos Villa-Lobos (1981), à publicação, quando da queda da oligarquia 

Accioly, entre o final de 1911 e o início de 1912, de folhetos com o pseudônimo de 

Marcus Franco Tranquilo, constantes do acervo do Instituto de Estudos Brasileiros da 

USP. 

Da coleção do bibliófilo cearense João Carlos Neto constavam, sem indicação de 

autor ou editor, os folhetos Babaquara – Últimas disposições, em quadras; A Victoria de 

Franco Rabelo (1ª parte), cuja quarta capa remete a um segundo volume da mesma 

                                                             
12 Leandro afirmou não conhecer Athayde na quarta-capa de O Diabo na Nova Seita, a propósito do folheto 

Discussão de Leandro Gomes de Barros com João Athayde. Posteriormente, Leandro mudou de ideia e 

citou Athayde em O Galo Misterioso, Marido da Galinha de Dentes, segundo Ruth Terra. 

 
13 De acordo com Orígenes Lessa em A Voz dos Poetas. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

46 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

publicação; e A Queda de Babaquara, seguido do poema "Ao Novo Governo", em que 

uma importante pista é dada no apelo feito à leitura da Lyra do Poeta, coletânea que 

Chagas Batista organizou e publicou na Paraíba, em 1910. 

Na Introdução ao Milagre em Joaseiro, Della Cava escreveu: “Surgiu, além disso, 

uma vasta literatura ‘mítica’; bardos nordestinos dos sertões e cantadores apropriaram-se, 

por volta de 1900, da figura profética do Padre Cícero e introduziram-na no seu repertório 

popular” (1976, p. 17). 

A edição de 6 de fevereiro de 1910 do semanário O Rebate, fundado em 1909, pelo 

padre Alencar Peixoto, para lutar pela emancipação política de Juazeiro, veiculou o 

poema “O Padre do Juazeiro”, de Leandro Gomes de Barros, com 25 estrofes em 

sextilhas:14 “É um padre exemplar / O padre do Juazeiro; / Dão-lhe esmolas e dá esmola 

/ E não é interesseiro / Tudo o que faz é graça, / Não aprecia dinheiro”. 

Outros folhetos de cordel foram reproduzidos pelo semanário, que inaugurou a 

seção intitulada “Lyra Popular”, ilustrada pela xilogravura de um violeiro diante de um 

casario. Essas publicações devem ter levado a uma recepção maior do jornal e estimulado 

a produção local. 

Além desse papel importante na divulgação da poesia de folhetos, O Rebate 

também teve papel decisivo em relação à xilogravura, pelo fato de ser gravador o chefe 

de suas oficinas, o pernambucano Antonio Vicente Ferreira do Nascimento. 

Em anúncio publicado em 1919, na quarta capa do folheto O Cachorro dos Mortos, 

Pedro Batista se dirigia aos chefes de polícia dos Estados do Pará e do Ceará para protestar 

contra Francisco Lopes, titular da Guajarina, e Luiz da Costa Pinheiro, que “tem 

criminosamente feito imprimir e vender este e outros folhetos de Leandro Gomes de 

Barros sem a menor autorização da minha parte”. 

Considerando-se o “legítimo dono de toda a obra literária” do poeta, Pedro Batista 

forneceu indicação sobre a atividade editorial que desenvolvia em Fortaleza o poeta e 

editor potiguar Luiz da Costa Pinheiro (sem data/1963), cujos direitos de publicação 

foram cair nas mãos de Olegário Pereira Neto (1902/1946), poeta e editor de Pernambuco, 

estabelecido em Juazeiro do Norte com a Folhetaria Santa Luzia do Norte. Depois de sua 

morte, em 1946, os títulos que detinha foram incorporados ao acervo de José Bernardo 

da Silva. 

                                                             
14 Além deste poema do Leandro Gomes de Barros, "O Rebate" publicou outros cordéis do mesmo autor e 

de Pacífico Pacato Cordeiro Manso. O mais importante foi o fato do espaço ter acolhido a produção de 

trovas e poemas de autores feitos em folhetos e de ter disseminado esse modelo pelo Joaseiro. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

47 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Olegário chegou a imprimir em um folheto a afirmativa de que ninguém se 

admirasse de ele passar a assinar os folhetos de Luiz da Costa Pinheiro, já que ele os havia 

adquirido, atitude que deixa clara a modalidade das negociações em torno dos direitos do 

autor. 

A literatura de folhetos ganhou relevo no Ceará com a Folhetaria Silva, “agente de 

livros do trovador José Bernardo da Silva”, no quadrilátero nobre da cidade. 

O editor e poeta ocasional passou a publicar folhetos depois da chegada ao Juazeiro, 

em 1926, recorrendo à gráfica da Diocese do Crato, depois à Empresa Gráfica Ltda. (da 

Fundação Padre Ibiapina) e à Tipografia Cariri. 

José Bernardo se tornou o maior agente da folhetaria de Athayde, e com a aquisição, 

em 1936, da primeira máquina a pedal, deu início a uma história de sucesso editorial. 

A compra, em seguida, de uma “quebra-pedras”, que imprimia oito páginas, 

impulsionou a produção de folhetos e levou à edição de livros, como Duas Palavras, de 

José Machado, em 1948, e à impressão, em larga escala, de novenas e orações na época 

das romarias. 

O poeta Expedito Sebastião da Silva (1928/1997), no folheto Resumo Biográfico de 

José Bernardo da Silva, fixou o processo de consolidação da folhetaria em versos como 

estes: “E a Tip. São Francisco / se desenvolveu ligeiro / tornando-se conhecida / por este 

Brasil inteiro / graças à bênção que lhe deu / o santo de Juazeiro”. 

O empreendimento envolvia toda a família Silva na feitura e acabamento dos 

impressos, os quais abasteciam uma rede de representantes e agentes que ia da Bahia, 

com Nigro A. Silva, a Manaus, com Cícero Lino dos Santos,15 e que por conta da 

estabilidade econômica chegava a ter o preço impresso na capa. 

O editor sabia de suas limitações como poeta, mas tinha consciência da importância 

do negócio em que se envolvera e das fundas repercussões dos folhetos na cultura 

regional. Adotou a venda pelo reembolso postal, que abandonaria em seguida, passando 

a exigir que os pedidos viessem acompanhados “das respectivas importâncias, inclusive 

dos portes”. Essa prática, cronologicamente, coincidiu com a compra do acervo de 

                                                             
15 A lista dos agentes incluía Nigro A. Silva, recebedor e distribuidor exclusivo para a Bahia; Lino Ferreira 

Neto, em São Luís; Cícero Lino dos Santos, em Manaus (AM); Pedro Tavares Campos, em Belém (PA); 

Antônio Emídio da Silva, em Natal (RN); Antônio Alves da Silva, em Teresina (PI); Joaquim Cesário, em 

Coroatá (MA); Artur Sales, em Maceió (AL); Pio José de Almeida, em Porto Velho (RO). Em Recife, 

Delarme Monteiro foi agente e, depois de desentendimento com José Bernardo, foi substituído por Carlos 

Costa. Lindalva Costa, João José da Silva, Alfredo Casado e Edson Pinto, em épocas diferentes, foram 

agentes da Tip. São Francisco na capital pernambucana. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

48 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Athayde, a inserção de anúncios nos folhetos,16 e a publicação de catálogos de títulos que 

consolidariam a importância de José Bernardo da Silva no contexto da difusão da 

produção tradicional. 

José Bernardo diversificava suas atividades, no campo das artes gráficas, com o 

almanaque Lunário Moderno ou Manual do Nordestano, do Dr. Israel, pseudônimo de 

Manoel Pereira Diniz, paraibano de Alagoa Nova (1887/1949), formado em Direito no 

Recife, radicado em Juazeiro, onde fundou o Colégio São Miguel, cuja proposta era 

“adaptar o Lunário Perpétuo ao hemisfério sul”. Esse almanaque foi reeditado em 1945. 

Com a venda de livros didáticos e material escolar, a Livraria Bernardo ganhou 

destaque na edição do Álbum de Juazeiro, publicado em 1951, nos 40 anos de 

emancipação do município. 

A Tipografia d’O Juazeiro, que pertenceu a José Geraldo da Cruz, depois a Aldeziro 

Maia, e hoje se denomina Sobreira, e a Mascote, fundada em 1939, com a proposta de ser 

"a tipografia líder do sertão", também imprimiam folhetos, esporadicamente. 

4 A presença do Padre Cícero 

 

Impossível pensar neste processo sem a presença do Padre Cícero Romão Batista, 

o carisma de sua prática religiosa e a força de sua política. Sua atuação foi marcante na 

ocupação racional das terras do vale caririense e da chapada do Araripe, na introdução de 

cultivos compatíveis, e na transformação de Juazeiro na “cidade das pequenas indústrias 

e do ensino profissional”, o que se teria acentuado com a chegada da estrada de ferro, em 

1926, possibilitando a circulação das riquezas e o deslocamento de pessoas. 

Deve ser destacado o estímulo que teria dado a poetas, artesãos e brincantes, para 

que escolhessem a cidade como sede de suas atividades, o que teria desencadeado uma 

explosão de criatividade. Era a máxima beneditina do trabalho e fé, traduzida na ideia de 

cada casa ter “um altar e uma oficina”. 

A revolta de 1914, com o Padre Cícero aliado à oligarquia Accioly, enviando tropas 

dos chamados “molambudos” para invadir a capital e depor o presidente Franco Rabelo, 

foi uma luta para ampliar espaços na cena política cearense e questionar a hegemonia de 

Fortaleza, tendo gerado alguns folhetos. 

                                                             
16 Anunciavam nos folhetos da editora de José Bernardo: Fábrica de Doces Alvanira e Perfumaria Núbia, 

além da ocupação do espaço com chamadas de novos títulos e reforço dos agentes. O livro Duas Palavras 

(1948) tem 17 patrocínios comerciais. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

49 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Outro fato importante foi a visita de Lampião ao Juazeiro, em 1926, hóspede do 

poeta e comerciante João Mendes de Oliveira, em cuja residência se encontrou com o 

poeta José Cordeiro, ponto de partida para o folheto Visita de Lampião a Juazeiro. O 

poeta fez as vezes de repórter e entrevistou o cangaceiro, o que deu credibilidade ao 

folheto, estruturado a partir de um contato pessoal, fato ressaltado pelo cordelista nas 

estrofes conclusivas do cordel: “Não espero para levar / um romance publicado / porque 

o tempo não dá /e mesmo eu tou vexado / mas espero no sertão / me chegar sem dilação 

/ este livro publicado”. 

Pode-se pensar na produção poética como reforço de um projeto político mais 

amplo, ainda não definido em documentos ou normas. Os registros mais antigos parecem 

indicar João Mendes de Oliveira, que se dizia “um historiador brasileiro”, como um dos 

primeiros a perceber a atividade poética como economicamente viável e a incluir em seus 

folhetos, além do panegírico do Padre, conselhos aos romeiros, numa adequação do 

conteúdo ao público que visava atingir, o que, por si só, justificaria sua importância no 

contexto da literatura de cordel no Ceará. Ele teria publicado, em 1918, o folheto Os 

Conselhos de Meu Padrinho Cícero Romão Batista. 

Em decorrência de ter aglutinado esse processo, o Padre Cícero tornou-se o centro 

de um dos chamados ciclos temáticos, inspirando um corpus que vai de seu nascimento 

à sua morte, sendo invocado para reforçar pressupostos e ilustrar eventos 

contemporâneos, num texto coletivo de grande força e significado. 

Quantitativamente, ele está presente nos 66 títulos do Catálogo da Fundação Casa 

de Rui Barbosa (1961); nos 24 com que trabalhou Renato Dantas, no texto "Os Folhetos 

do Padre Cícero", publicado no nº 5 do Boletim do Instituto Cultural do Vale Caririense 

(1978), e nos 59 folhetos da pesquisa de Paulo Machado, publicada no livro Padre Cícero 

e a Literatura de Cordel (1982). 

 

5 A produção poética 

 

Em uma estrutura marcada por menor rigidez dos papéis sociais, o poeta se 

descobriu assumindo a posição de porta-voz e autor de um texto antes elaborado 

coletivamente. João Quinto Sobrinho (1900-1983), que passou a assinar João de Cristo 

Rei, em razão de promessa para restabelecimento da saúde, foi levado a assumir o papel 

de poeta, ao pedir ao Padre Cícero aprovação para um poema que escrevera. “Você de 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

50 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

agora em diante vai ser poeta”, relembra em depoimento ao Centro de Referência Cultural 

do Ceará (CERES). 

João de Cristo Rei, que sempre recorreu às gráficas de Juazeiro, do Crato e das 

cidades para onde viajava, como Sousa (PB), foi vítima de plágio, prática que tentou inibir 

publicando, na quarta capa de um folheto, esta estrofe: “Meu folheto é registrado/ 

Processo dentro da lei/ Ladrão que for encontrado/ Publicando verço (sic) meu/ Sem ser 

por mim rubricado/...”. Ele chegou a indicar a Rua do Rosário, em Juazeiro do Norte, 

como local da venda de suas poesias e fez em alguns folhetos publicidade da Tipografia 

e Folhetaria Bom Jesus, de Jonas Crispim, localizada em Patos (PB). 

A coerência de Cristo Rei de ser seu próprio editor só foi quebrada muito tempo 

depois, quando vendeu a Manoel Caboclo e Silva (1916/ 1996) os direitos de publicação 

da maior parte dos seus títulos. Apesar da insistência na temática religiosa, Cristo Rei 

também publicou folhetos jornalísticos sobre cheias, carestia e outros temas recorrentes 

neste período no qual atuou. 

Também atraídos pelo Padre Cícero gravitavam, em torno de José Bernardo da 

Silva, xilógrafos como João Pereira da Silva, Manoel Lopes, Antônio Relojoeiro, 

Inocêncio da Costa Nick (Mestre Noza), Walderedo Gonçalves e Damásio Paulo, que, 

além de poeta, era gerente da Tipografia São Francisco, impressor e gravador. 

Quase todos esses santeiros ou marceneiros se iniciaram na xilogravura para ilustrar 

as capas dos cordéis e dar suporte ao negócio editorial de José Bernardo. A xilogravura 

passou a ser utilizada para a feitura de rótulos para as lojas e manufaturas da região, como 

anúncios dos jornais e como patrocínio dos folhetos de feira. 

A habilidade manual sempre esteve presente nas artes gráficas cearenses, tendo 

Elias Martins de Sá desenvolvido, em 1850, um prelo de madeira para o jornal O Juiz do 

Povo. Essa habilidade encontrou soluções para a obsolescência do equipamento, que tinha 

sua vida útil prolongada, e foi responsável pelo incremento da xilogravura, da qual 

Juazeiro do Norte passou a ser um importantíssimo centro de criação. Pela mediação de 

Sérvulo Esmeraldo (1929/2017), o editor francês Robert Morel publicou uma Via Sacra, 

do Mestre Noza, em 1965. 

Abraão Batista e Stênio Diniz, ambos poetas, o primeiro com uma grande 

quantidade de títulos publicados, vieram se somar a esses nomes, amplificando a 

dimensão da xilogravura, que fugiu do formato do folheto e da condição de encomenda 

para ganhar a dimensão de criação artística da maior relevância. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

51 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Outros poetas passaram a integrar esse núcleo, que restaurava uma tradição das 

tipografias como referências da vida comunitária, a exemplo de Manoel Caboclo e 

Expedito Sebastião da Silva, esse com mais de 100 títulos publicados, xilógrafo, revisor, 

que trabalhou cerca de 40 anos na editoração de folhetos, participando de seu apogeu e 

queda, registrada, poeticamente, no folheto biográfico de José Bernardo da Silva, 

anteriormente citado, por meio dos versos que se seguem: “Por isso aquela oficina/ antes 

tão movimentada/ hoje em dia se encontra/ por completo transformada/ porém no seu 

rumo antigo/ ainda está bem firmada”. Dentre as causas da transformação, o poeta citava 

o advento da televisão e o impacto da mídia eletrônica sobre os núcleos interioranos e a 

zona rural. 

Seu Expedito assistiu às mortes de José de Souza Diniz (1928-1970), genro do 

editor e espécie de diretor-comercial da folhetaria; de José Bernardo (1972); de dona Ana 

Vicência, esposa de Bernardo (1973). Participou do período no qual dona Maria de Jesus 

Diniz (1929/ 1988), filha do editor José Bernardo, esteve à frente dos negócios, até a 

compra da maquinaria e do acervo pelo Governo do Estado do Ceará, em 1982, 

acompanhando sua transferência para a Praça do Cinquentenário (antigo Tiro-de-Guerra), 

e, posteriormente, para a Rua Santa Luzia dos primeiros tempos, quando a Tipografia São 

Francisco ganhou o nome de Lira Nordestina, sugerido pelo poeta Antonio Gonçalves da 

Silva, o Patativa de Assaré (1909/2002). 

Nomes expressivos da literatura de folhetos recorriam a Juazeiro do Norte para a 

impressão, como Moisés Matias de Moura, José Costa Leite, Romano Elias da Paz, 

Nobilino de Sousa, Índio Sertanejo, Teodoro Câmara, dentre outros,17 num campo que 

torna impossível o rigor das referências, em razão da omissão de datas, dos editores e 

gráficas, e do tipo de relação contratual que cercava as publicações, porém, com a 

procedência de Juazeiro do Norte, conforme se depreende do Catálogo da Casa de Rui 

Barbosa. 

Essa influência persistiu em uma geração de poetas que não conheceu o Padre 

Cícero, nem trabalhou com José Bernardo, mas optou por vir ou permanecer na cidade, 

atraída pelas romarias e pelo clima de efervescência cultural, como Abraão Batista, Pedro 

e João Bandeira, Geraldo Amâncio, Paulo Batista, Francisco Zênio e Jackson Barbosa, 

                                                             
17 Livino de Barros Neto, Arinos de Belém, João Melchiades, Chagas Batista, Honório da Pedra e Silva, 

podem ser acrescentados aos nomes citados no texto. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

52 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

José Edmilson Correia (Zé Mutuca), Severino do Horto, Rosário Lustosa, dentre outros,18 

que mantiveram viva a produção de folhetos. 

6 Uma qualidade artesanal 

 

Nunca é demais chamar a atenção para a participação de mestres, aprendizes e 

obreiros no processo editorial, bem como para certas peculiaridades que marcam todo o 

desempenho dessa atividade. A questão da transposição da barreira do analfabetismo para 

chegar ao registro da produção e, no caso dos editores, de deter uma tecnologia 

rudimentar para os padrões de hoje, mas em sintonia com os processos tipográficos 

vigentes à época, não pode passar despercebida. 

A polêmica em relação à autoria se resolvia com a admissão de que ao editor-

proprietário cabiam todos os direitos sobre a obra. Nesse sentido, é exemplar o aviso 

impresso em um folheto, datado de 1942: “a publicação que contiver propaganda da 

Folhetaria Silva lhe pertence, seja de sua (José Bernardo da Silva) autoria ou não”. 

A maior parte das reclamações dizia respeito à apropriação do folheto e sua 

reprodução por parte de outros editores, havendo displicência e não apenas má fé na 

manutenção do nome de Athayde em folhetos de outros autores, mesmo quando estes já 

pertenciam a José Bernardo da Silva. 

Liêdo Maranhão foi buscar em um episódio obscuro, que envolvia o nome de 

Antônio Aleluia,19 as provas de que José Bernardo lançava mão da produção de outros 

poetas em benefício próprio. 

A Tipografia São Francisco ocupou espaços, detentora que era do corpus mais 

expressivo da literatura de folhetos, e teve de defender com veemência seus direitos, como 

no caso do Protesto publicado na quarta capa de folhetos de 1954, em que, depois de fazer 

menção ao traslado do contrato de compra e venda feito a 6 de fevereiro daquele mesmo 

ano, José Bernardo da Silva verberava contra os que “procuram escrever e publicar 

minhas numerosas trovas populares, de que sou exclusivo editor-proprietário”. 

                                                             
18 Zé Mutuca, José Flávio da Silva, Antônio Macedo, Moésio Barbosa, José Francisco, João Bosco de 

Freitas, Pedro Saldanha, Edgley Ribeiro, Edjaci Ferreira, Danilo Ferreira, Abraão Rodrigues, e Estêvão 

Rodrigues são outros autores de folhetos ligados a Juazeiro do Norte. 

 
19 O episódio é transcrito por Liêdo em O Folheto Popular: Sua Capa e Seus Ilustradores, página 72. 

Antônio Aleluia seria o pseudônimo com o qual José Bernardo publicaria no Ceará folhetos de Athayde e 

Severino Milanez. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

53 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

O negócio cresceu com a aquisição de novas máquinas e a antevisão de José 

Bernardo de iniciar Manoel Caboclo e Expedito Sebastião na astrologia, com João 

Ferreira de Lima (1902/1973), pioneiro na publicação de almanaques nos moldes e no 

formato do cordel, com o Almanaque de Pernambuco, em circulação a partir de 1936, 

que, durante algum tempo, passou temporadas longas em Juazeiro do Norte, onde 

imprimia o seu tesouro da sabedoria tradicional. 

A prestação desse tipo de serviços passou a ser um item de destaque dentre as 

atividades da Tipografia São Francisco, justificando a inserção de anúncios em vários 

folhetos, como o publicado na quarta capa de O Retirante, de 1951, no qual Expedito 

Sebastião era elogiado “pela presteza e garantia de seus trabalhos herméticos”. 

José Bernardo nunca veio a publicar um almanaque saído do “forno” de sua 

folhetaria, mas o filão acabou seduzindo Manoel Caboclo, sócio de João Ferreira de Lima, 

com quem veio a montar, à Rua São Paulo, a Tipografia Lima, de vida curta, desfeita por 

desavenças no campo dos negócios. 

Seria ingênuo atribuir apenas a causas pessoais a queda da produção de folhetos, 

visto não ter havido retração do mercado, como atestavam os números exibidos pela 

Editora Luzeiro, de São Paulo, mas a questão sucessória dentro da Tipografia deixava 

claro que José Bernardo não havia preparado um substituto, centralizador que era o modo 

como tocava seu empreendimento. 

Por outro lado, o desenvolvimento nordestino passava a ser uma questão da maior 

relevância, numa perspectiva que não privilegiava a tradição, optando pela modernização, 

e não levando em conta a realidade regional. 

Não se pode atribuir a uma simples coincidência que o ano da implantação da 

Sudene (1959) seja o mesmo em que José Bernardo começou a se desfazer de seu parque 

gráfico. 

O Projeto Morris Asimow, desenvolvido em 1960, pela então Universidade do 

Ceará, em convênio com a Universidade da Califórnia, visava implantar pequenas e 

médias indústrias na região do Cariri. Este embate entre tradição e modernidade, no 

melhor estilo dos desafios e pelejas, mostrava a inviabilidade de formas pré-capitalistas 

numa estrutura que importava tecnologias e pretendia adotar postura de estágios mais 

avançados do capitalismo. 

Fala-se na alta do papel, na chegada dos sinais de televisão, na inflação, e na 

repressão que se seguiu a 1964, para explicar a queda da venda dos folhetos, o que 

provocava menores tiragens e a redução do movimento da Tipografia. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

54 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Enquanto a folhetaria de José Bernardo vivia sua grande crise, que era, por 

extensão, de toda a editoração de cordel nordestina, as folhetarias de João José da Silva e 

Manoel Camilo dos Santos saíam do mercado, e Manoel Caboclo e Silva, desfeita a 

sociedade com João Ferreira de Lima, encontrava no almanaque e nos horóscopos o 

sustentáculo dos seus negócios editoriais. 

7 Compondo a história 

 

Na quarta capa do folheto O Último Sermão do Padre Cícero sobre o Fim do 

Mundo, sem autor e sem data, editado em Guarabira (PB) e constante do acervo da Casa 

de Rui Barbosa, Joaquim Batista de Sena (1912-2001) anunciava a venda de um sítio, 

pois desejava “mudar de ramo de agricultura para tipografia”. Sua atividade editorial 

começou em Guarabira, com a Folhetaria São Joaquim, rebatizada de Graças Fátima 

quando se transferiu para Fortaleza, na década de 1950, cidade que conhecia de suas 

andanças. 

Além de já ter publicado alguns folhetos em Fortaleza, o poeta, intuitivamente, 

achou que poderia fazer da capital cearense o foco de irradiação de suas atividades, sem 

a concorrência direta dos grandes editores de então. 

Autor de uma das obras mais vastas e significativas no campo da poesia de cordel, 

em que se destacavam romances e histórias com maior número de páginas e a exigir mais 

talento, Sena passou a deter, por meio de aquisição feita, em 1954, os direitos de José 

Camelo de Melo, o autor do Romance do Pavão Misterioso, autoria contestada pelo poeta 

João Melchiades. 

Transferido para o subúrbio carioca de Olaria, Sena chegou a publicar folhetos seus, 

de Azulão e de outros poetas do Grande Rio e, por causa de problemas familiares, voltou 

ao Ceará, tendo se radicado em Redenção, na Região Metropolitana de Fortaleza. Vendeu, 

em 1974, todo o seu acervo a Manoel Caboclo, inclusive o que comprara de José Camelo 

de Melo. A partir daí, escreveu alguns folhetos editados por Vidal Santos e passou a 

amadurecer o projeto de uma antologia ilustrada, que englobaria o melhor de sua 

produção poética. 

Batista de Sena foi um dos editores mais importantes de Fortaleza. O mercado da 

capital cearense sempre foi marcado por incursões periódicas de empreendedores de 

fôlego curto, que não criaram uma tradição neste campo. Vale registrar Epolari Maia, 

cônsul do Uruguai, com uma gráfica no centro, Moisés Matias de Moura, incansável na 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

55 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

publicação de seus folhetos, e Benedito Matos e José Flor, estes estabelecidos no Mercado 

Central da cidade. 

Um importante poeta de cordel de Fortaleza foi o pernambucano Moisés Matias de 

Moura (1891/1976). Cabo do Departamento de Trânsito, Moura publicou mais de 120 

cordéis, listados em uma Gazetinha, peça promocional de sua produção. Trabalhava 

muito com o folheto circunstancial, cujo ponto de partida podia ser uma inundação, um 

desastre de trem, um jogo de futebol ou um crime. Era muito lido e uma figura respeitável 

da Fortaleza dos anos 1940 a 1960. 

Manoel Caboclo e Silva, natural de Caririaçu (CE), se fixou em Juazeiro, a convite 

de José Bernardo da Silva, com quem trabalhou durante mais de dez anos, e de quem se 

desligou para trabalhar com João Ferreira de Lima, até evoluir para ter seu próprio 

negócio, graças à compra de uma máquina fundida em Campina Grande por Júlio Costa. 

Na Tipografia São Francisco ele acumulava as funções de compositor, impressor, 

cortador de papel, vindo com o tempo a escrever algum folheto circunstancial. 

O principal produto da Folhetaria Casa dos Horóscopos era o almanaque O Juízo 

do Ano, que circulou, ininterruptamente, de 1960 a 1996, ano da morte de Caboclo, com 

20 páginas, formato 12 x 16,5 cm, composto e impresso, nos 15 anos finais, na Gráfica 

Sobreira. Com a suspensão das tiragens de seus próprios folhetos, e dos que compunham 

seu acervo, a máquina de Caboclo e Silva passou a imprimir orações, novenas, rótulos e 

cartões de visita, além de alguma eventual encomenda de folheto, se afastando, 

paulatinamente, do negócio editorial. O álbum, que hoje faz parte do acervo do Museu do 

Ceará, trazia mais de 100 capas dos folhetos por ele editados, e mostrava a importância 

de quem chegou a publicar grandes nomes da literatura de folhetos, sendo também 

responsável pela iniciação na xilogravura do filho José Caboclo e do sobrinho Arlindo 

Marques da Silva. 

Logo em seguida à morte de Caboclo, o filho José vendeu a maquinaria para outra 

gráfica de Juazeiro do Norte e inviabilizou qualquer possibilidade de retomada da 

folhetaria. 

Quando dona Maria de Jesus Diniz assumiu a Tipografia São Francisco, por volta 

de 1973, impôs novo ritmo de produção, optando por um catálogo com mais títulos e 

menores tiragens. O resultado parecia satisfatório, mas se mostrou artificial a manutenção 

de um estoque ao qual o mercado não dava vazão. 

Ela veio a admitir, posteriormente, como razões do seu insucesso, além dos motivos 

de ordem pessoal, a administração em bases não empresariais, resquícios do tempo em 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

56 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

que, em volta da mesa grande, na Tipografia anexa à casa de José Bernardo, prevaleciam 

as relações paternalistas e de compadrio, e todos se envolviam no acabamento dos 

folhetos, com hora marcada para a merenda e até para a reza. 

Numa série de depoimentos que ressaltavam a cordialidade das relações, com o 

mascaramento dos conflitos, destoou a voz solitária de Manoel Caboclo a denunciar a 

falta de observância às normas trabalhistas. Mas o texto que se tece é o da grande família, 

com afinidades, lazer em conjunto no sítio do editor, e dedicação total ao trabalho, mesmo 

no caso de mutilações, como o de Expedito Sebastião, que perdeu parte do polegar direito 

numa impressora desajustada. 

Mantendo a tradição medieval do aprendiz que se inicia na oficina, primeiro foi a 

voz de Antonio Lino, filho de José Bernardo, afastado da administração da Tipografia por 

questões sucessórias. Depois foi a vez de Stênio Diniz, neto do editor, filho de dona Maria 

de Jesus, riscar e escavar tacos para capas de folhetos, e chegar a ser um gravador 

reconhecido pelo mercado de arte. 

Stênio Diniz contribuiu para formar uma nova geração de gravadores, num curso 

oferecido pelo Programa Intensivo de Preparação de Mão-de-Obra (PIPMO), o qual se 

destacaram Francisco Zênio, Goreth, Gilmar, Maciste, que se somaram a Francorli 

(Francisco Correia Lima), e, posteriormente, a José Lourenço Gonzaga, na manutenção 

dessa tradição. 

A partir do final dos anos 1980, muitos nomes estrearam na xilogravura, 

influenciados por Stênio Diniz e Abraão Batista, como afirmaram quase todos eles. 

Dentre estes nomes podem-se registrar José Marcionilço Pereira Filho (Nilo), Hamurabi 

Batista, Antonio Leite Fernandes (Naldo), Elosman, Cícero Vieira dos Santos, João Pedro 

Carvalho Neto (João Pedro do Juazeiro, Ailton Laurindo da Silva, Erivana d'Arc, Justino 

Bandeira. Por último, despontaram Cosmo Braz, Bruno, Cícero Lourenço, Manoel Inácio, 

Jussiê, Demontier Lourenço, e Maércio Lopes, do Crato. 

A xilogravura, associada, de forma indelével, ao folheto de feira, superou a crise do 

cordel e criou seu nicho de mercado. 

O que todos esses artistas têm em comum é o esforço de atualizar as temáticas, 

mantendo a tradição; de incorporar influências massivas das histórias em quadrinhos, da 

televisão e da Internet; de improvisar instrumentos; e de recorrer às novas tecnologias 

para dar mais agilidade ao processo de criação. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

57 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

8 Inevitável pessimismo 

 

Com a venda da Lira Nordestina ao Governo do Estado do Ceará, em 1982, que a 

doou à Academia Brasileira de Cordel, a edição de folhetos passou a ser monopolizada 

pela Editora Luzeiro (SP), que, ironicamente, colocava no Nordeste cerca de 80% de sua 

produção de mais de um milhão de exemplares anuais. A exceção ficava por conta das 

gráficas de Dila, J. Borges, da Tipografia Pontes, e da produção independente que, em 

Juazeiro do Norte, era absorvida pela Lira Nordestina e pelas gráficas Sobreira, Mascote, 

Redil, Royal e Nobre. 

No Crato, com a desativação da Empresa Gráfica Ltda., a Tipografia Cariri, 

constituída, em 1931, para imprimir o jornal dirigido pelo Dr. Antônio de Alencar 

Araripe, e, desde 1937, nas mãos da família Maia, deu vazão à produção de Edson 

Massilon, Joca do Seminário e Elói Teles, dentre outros poetas de folhetos. 

Em Barbalha, a Tipografia Santo Antônio imprimia parte dos folhetos de Chico 

Mariano e de Agenor de Sá Barreto, “o cancioneiro da Rádio Salamanca”. 

As novas tecnologias passaram a ser requisitadas pelos novos autores. Recorreram 

ao mimeógrafo, às gráficas que trabalhavam com linotipos ou com a composição a frio e 

impressão em offset, às fotocopiadoras e, atualmente, às gráficas rápidas. O importante 

era ter o folheto feito com qualidade e agilidade. 

O declínio da produção nordestina de folhetos merece ser analisado sob o ponto de 

vista de sua inserção num contexto mais amplo das relações sociais e da produção 

capitalista, a qual, aliás, não hesita em recorrer ao formato e à linguagem do folheto, para 

difundir mensagens de produtos, serviços e lojas, servindo também como suporte de 

propaganda ideológica e de divulgação de campanhas eleitorais. 

Quando teve a oportunidade de se estabelecer, o poeta popular passou a ser um 

editor, nos moldes que o pré-capitalismo ditava, de acordo com as bases rudimentares de 

uma empresa familiar que funcionava, em que mais de uma geração se formou, passando 

pelas múltiplas funções nas quais o trabalho se organizava. 

Mais curioso é que não se fazia muito rígida a divisão entre o saber e o fazer, com 

o poeta, muitas vezes, compondo e imprimindo sua própria criação. 

O fato de a Lira Nordestina funcionar para atender a encomendas eventuais, 

merecendo destaque o programa editorial do CERES, com apoio do Ministério da Cultura 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

58 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

e Secretaria da Cultura do Estado, coordenado pelo historiador Otávio Menezes, e com 

20 folhetos20 editados em 1986, evidencia o risco de se buscar uma tutela salvadora do 

Estado, quando a saída estaria numa inserção, cada vez menos provável, da editora em 

uma economia de mercado, com um olho no turismo de eventos, atividade cada vez mais 

forte no Ceará. 

9 Atualizando a narrativa 

 

O Centro Cultural dos Cordelistas do Nordeste (CECORDEL), fundado em 1987, 

em Fortaleza, foi um movimento que provocou certo alvoroço na cena do cordel cearense. 

Faziam parte da associação: João Amaro, Afonso Nunes Vieira, Otávio Menezes, Gerardo 

Carvalho (Pardal), José Caetano, Vescêncio Fernandes e Guaipuan Vieira. Está meio 

“desanimado” nos últimos tempos, depois de lançar vários folhetos, promover várias 

exposições de cordéis e xilogravuras e mostrar que a literatura de folhetos poderia se 

atualizar. 

A fundação da Academia dos Cordelistas do Crato, em 1991, deu novo alento à 

produção de folhetos no Cariri cearense, visto que cada um dos 12 integrantes da 

associação literária publicaria um cordel por ano. A Academia contou com uma gráfica, 

mas sofreu um arrefecimento com a morte do poeta Elói Teles, em 2000. 

Fato significativo aconteceu em 1993, quando a Secretaria da Cultura do Ceará 

(gestão Paulo Linhares) publicou uma caixa com 12 folhetos de Patativa do Assaré. A 

caixa foi lançada em livro, com o título Cordéis, em 1999 (Fortaleza, Edições UFC), e 

ganhou segunda edição ampliada, pela mesma editora, em 2012, desta feita com 21 

folhetos. 

A importância da caixa e dos livros se deve deve-se, em primeiro lugar, à reunião 

do que estava disperso. Nem mesmo Patativa tinha todos os folhetos reeditados pela Lira 

Nordestina, com capas que recorriam aos entalhes na madeira, pelos gravadores do 

Juazeiro, depois de lido o relato que seria impresso. 

Depois, o fato de a caixa ter sido aprovada pelo poeta, contumaz crítico da produção 

dos folhetos, que ele considerava uma produção com finalidade comercial. Patativa 

chegou a taxar os poetas de cordel de “escrevinhadores”. 

                                                             
20 O Ceres, nos governos Virgílio Távora e Manoel de Castro, editou cerca de 20 títulos nas gráficas 

Henriqueta Galeno e Real, ambas em Fortaleza. O projeto editorial era de responsabilidade da professora 

Itelvina Marly. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

59 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Inegável que a caixa mostrou um Patativa múltiplo e mais talentoso do que nunca, 

em poemas de cordel que iam do libelo anti-racista Sofia e Vicença ou o Castigo de 

Mamãe ao gracejo de Brosogó, Militão e o diabo. A visão ecológica estava no Meu livro 

e Aladim e a lâmpada maravilhosa, revisitando uma história das mil e uma noites. O 

Padre Henrique e o Dragão da Maldade denunciava a tortura e a morte durante o regime 

de exceção (1964/1985), enquanto ABC do Nordeste Flagelado e Emigração retomava a 

temática das secas. 

A Secult promoveu, também na gestão Paulo Linhares, o Prêmio Ceará de 

Literatura Popular (1994), que publicaria um livro no âmbito da tradição. Manoel Caboclo 

foi o vencedor, com Eu, o índio e a floresta. Esse mesmo concurso lançou a coletânea 

Poesias de cordel, com 12 folhetos de cordelistas de todo o estado. 

A Lira Nordestina continua sem um projeto definido. Ou, quem sabe, a intenção da 

Universidade Regional do Cariri, cuja estrutura ela integra desde 1988, seja mesmo 

desativá-la. Tem mudado com frequência de sedes (Estação Ferroviária, Centro de 

Tecnologia, Centro de Apoio ao Romeiro) e não tem máquinas ou insumos para a 

produção dos folhetos. Mesmo os clássicos, que faziam parte de seu catálogo, estão sendo 

impressos por outras instituições ou editoras. 

Juazeiro do Norte viveu uma experiência inovadora com a Sociedade dos 

Cordelistas Mauditos (sic), no início do novo milênio, movimento inovador, 

lamentavelmente desativado. Essa experiência contou com a participação de Fanka 

Santos, de Salete Maria, de Hamurabi Batista e de outros jovens poetas, como Daniel 

Batata, Camila Alenquer, Edianne Nobre, Fernandes Nogueira, Hélio Ferraz, Junior 

Boca, Onofre Ribeiro, Orivaldo Batista e Wilson Silman, que tentavam desconstruir o 

cordel. 

O cordel e a xilogravura têm ganhado, cada vez mais, espaços nas edições da Bienal 

Internacional do Livro do Ceará, e nas escolas, onde são ministradas oficinas, o que tem 

contribuído para sua maior divulgação. 

Fortaleza conta com muitas bancas no centro da cidade que comercializam folhetos, 

e hoje tem uma editora, a Tupynanquim, do poeta e quadrinista Klévisson Viana. Essa 

editora, que terceiriza a impressão dos seus folhetos, deu uma sacudida na produção 

editorial de folhetos, lançou novos autores, tem organizado feiras e mantido uma 

dinâmica que a credencia como das mais vigorosas casas brasileiras desse segmento. 

Merece destaque a produção dos poetas Otávio Menezes e Arievaldo Viana, autores 

de uma obra que se forma de modo consistente e enraizado. Otávio com uma “pegada” 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

60 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

mais pop, fazendo releituras de notícias de jornais e biografias dos Mestres da Cultura. 

Ilustrador e designer, Arievaldo mergulhou nas histórias que ouvia de um sertão ancestral 

e se afirmou na adaptação dos clássicos para o cordel. 

O quadro não estaria completo sem a referência a Paulo de Tarso, JB, Maria 

Lucilene, José Gilardo Gomes, Eduardo Macedo, Tião Simpatia, poetas que asseguraram 

a presença do cordel em Fortaleza. 

O gravador cratense Walderêdo Gonçalves (1924/2005) foi Mestre da Cultura em 

2004, programa de titulação da Secretaria da Cultura do Estado do Ceará que visa 

salvaguardar práticas da tradição importantes. O gravador juazeirense Stênio Diniz 

passou a integrar este rol dos chamados Tesouros Vivos, a partir de 2008/2009. 

Como cordelista, também foi reconhecido como Mestre, em 2006, o poeta 

Sebastião Chicute (1934/2015), de Capistrano. Já Lucas Evangelista, radicado em 

Crateús, passou a integrar esse rol, juntamente com o poeta Luciano Carneiro, paraibano 

fixado no Crato, em 2007. 

Muitos livros foram publicados, dissertações e teses foram defendidas nesse campo 

de estudos, que ganhou reforço com a obra de Patativa do Assaré, e com as várias 

abordagens do cordel e da xilogravura, a partir de Diatahy Bezerra de Menezes, Geová 

Sobreira, Martine Kunz, Tadeu Feitosa, Cláudio Henrique Sales Andrade, José Erivan de 

Oliveira, Francisca Pereira dos Santos (Fanka), Aléxia Brasil, Gisa Carvalho, Cláudia 

Rejanne, Socorro Pinheiro, dentre outros. Sem esquecer o teatro de Oswald Barroso ou o 

cinema de Rosemberg Cariri. 

Vários cordelistas ganharam perfis e coletâneas de poemas, como João de Cristo 

Rei, Expedito Sebastião da Silva, Manoel Caboclo, Patativa do Assaré, Moisés Matias de 

Moura, Neco Martins, Santaninha (potiguar radicado em Fortaleza, no século XIX), Cego 

Aderaldo, Severino do Horto, e Rouxinol do Rinaré. 

No centenário de emancipação política de Juazeiro do Norte, comemorado em 

2011, foi lançada uma coleção de 50 cordéis clássicos e outro tanto de contemporâneos, 

publicados em Fortaleza, pela editora IMEPH. 

Pode-se também falar em um cordel “fora do eixo”, longe dos centros que 

tradicionalmente publicaram folhetos, como o Cariri e Fortaleza, com Pahé Pensa Fundo 

(Monsenhor Tabosa); Tadeu Durval (Chaval); Raimundo Julião (Baturité); Jairo Leite 

(Mombaça); Pedro Paulo Paulino (Canindé) e Lourival Coriolano (Tamboril), por 

exemplo. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

61 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Nestes últimos tempos, o cordel ganhou outros referenciais teóricos, como a 

contribuição de Paul Zumthor, teórico da literatura medievalista e da poética da voz, 

matrizes da produção de cordel, que tem perdido, ao longo do tempo, a conotação 

depreciativa de poesia folclórica. 

REFERÊNCIAS 

 

ÁLBUM dos quarenta anos de emancipação política de Juazeiro do Norte, 1951. 

 

ALENCAR, José de. O nosso cancioneiro. Campinas: Editora Pontes, 1993. 

 

ANTOLOGIA da Literatura de Cordel. Fortaleza: Secretaria da Cultura e Desporto, 1978 

e 1980. v. 1 e 2. 

 

ALMEIDA, Átila; ALVES SOBRINHO, José. Dicionário biobibliografico de 

repentistas e poetas de bancada. João Pessoa: Editora Universitária, 1978. v. 1. 

 

AZEVEDO, Sânzio de. Breve historia da Padaria Espiritual. Fortaleza: Edições UFC, 

2011. 

 

BARROSO, Gustavo. Ao som da viola (folk-lore). Rio de Janeiro: Livraria Editora Leite 

Ribeiro, 1921. 

 

CAMPOS, Eduardo (Org.). Eu sou o cego Aderaldo: minhas memórias de menino a 

velho. Fortaleza: Imprensa Universitária do Ceará, 1965. 

 

CARVALHO, Gilmar de. Publicidade em cordel. São Paulo: Maltese, 1994. 

 

CARVALHO, Gilmar de. Madeira matriz: cultura e memória. São Paulo: Annablume, 

1999. 

 

CARVALHO, Rodrigues de. Cancioneiro do Norte. 3. ed. Rio de Janeiro: Instituto 

Nacional do Livro, 1967. 

 

DANTAS, Renato. Literatura de cordel: os folhetos do Padre Cícero. Boletim do 

Instituto Cultural do Vale Caririense, Juazeiro do Norte, n. 5, p.67-81, 1978. 

 

DELLA CAVA, Ralph. Milagre em Joaseiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 

 

DINIZ, M. Mistérios do Joazeiro. Juazeiro: Tipografia d'O Juazeiro, 1935. 

 

FERREIRA, Orlando da Costa. Imagem a letra. São Paulo: EDUSP, 1994. 

 

FROTA, D. José Tupynambá da. História de Sobral. Fortaleza: Pia Sociedade de São 

Paulo, 1953. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

62 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

GALENO, Juvenal. Lendas e canções populares. 3. ed. Fortaleza: Imprensa 

Universitária do Ceará, 1965. 

 

LESSA, Orígenes. A voz dos poetas. Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 

1984. 

 

LITERATURA Popular em Verso. Catálogo. Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui 

Barbosa, 1961. v. 1. 

 

LOPES, Ribamar (Org.). Literatura de cordel: Antologia. Fortaleza: BNB, 1982. 

 

MACHADO, Paulo. O Padre Cícero e a literatura de cordel. Fortaleza: Grecel, 1982. 

 

MARANHÃO, Liêdo. O Folheto Popular, Sua Capa e Seus Ilustradores. Recife: 

Fundação Joaquim Nabuco, 1981. 

 

MOTA, Leonardo. Cantadores. Poesia e linguagem do sertão cearense. 5. ed. Rio de 

Janeiro: Símbolo, 1978. 

 

NASCIMENTO, F. S. Subsídios para a história do jornalismo cratense. A Província, 

Crato, n. 3, p.3-14, 99-112, 1955. 

 

NOBRE, Geraldo. Introdução à história do jornalismo Cearense. Fortaleza: Grecel, 1976. 

 

PIRES FERREIRA, Jerusa. Cavalaria em Cordel. São Paulo: Hucitec, 1976. 

 

KUNZ, Martine. Cordel: A Voz do Verso. Fortaleza: Museu do Ceará, 2001. 

 

ROMERO, Silvio. Estudos sobre a poesia popular do Brasil. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 

1977. 

 

SOBREIRA, Geová. Xilógrafos de Juazeiro. Fortaleza: Edições UFC, 1984. 

 

TERRA, Ruth. A literatura de folhetos nos Fundos Villa-Lobos. São Paulo: IEB/USP, 

1981. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

63 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

EDITAR LIVROS COM OS ÍNDIOS: CAMINHOS DO PENSAMENTO VIVO 

         Maria Inês de Almeida* 

RESUMO: Os livros produzidos e editados com os professores indígenas na Universidade Federal de 

Minas Gerais, com o objetivo de fortalecer o ensino das línguas originárias no Brasil, bem como a educação 

intercultural, têm especificidades que levam a pensar sobre a natureza tradutória do processo editorial. A 

materialidade da literatura indígena contemporânea, o objeto livro, tem ressignificado,  para os 

pesquisadores do núcleo transdisciplinar de pesquisas Literaterras: escrita, leitura, traduções, o termo 

projeto gráfico. Para refletir sobre os processos editoriais dos livros indígenas, este ensaio relata 

brevemente três experiências significativas para o referido núcleo. 

Palavras-chave: Literatura indígena.  Edição de textos orais.   

RESUMÉ: Les livres produits et édités avec des enseignants autochtones à l'Université Fédérale du Minas 

Gerais, dans le but de renforcer l'enseignement des langues maternelles au Brésil, ainsi que l'éducation 

interculturelle, ont des spécificités qui nous amènent à réfléchir sur le caractère traductionnel du processus 

éditorial. La matérialité de la littérature indigène contemporaine, l'objet livre, a revigoré, pour les 

chercheurs du noyau transdisciplinaire de recherche Literaterras: escrita, leitura, traduções, le terme 

conception graphique. Pour réfléchir sur les processus éditoriaux des livres indigènes, cet essai rapporte 

brièvement trois expériences significatives pour ce noyau. 

Mots clés: Littérature indigène. Édicion de textes oraux. 

 

O livro é a vida? Não, o Livro não é a vida. É a outra 

vida. 

      Vicente Franz Cecim 

Da mesma maneira, creio, o grego civilizado sentia-se 

suprimido perante o coro dos sátiros: e esse é o efeito 

mais próximo da tragédia dionisíaca, o fato de o Estado 

e a sociedade, e em geral as clivagens entre um ser 

humano e outro, darem lugar a um poderosíssimo 

sentimento de unidade, que tudo reconduz ao coração da 

natureza. 

                                                                         Nietzsche 

 

Numa trajetória de estudos e experiências literárias/editoriais com os povos 

indígenas, iniciada em 1996, tive a oportunidade de realizar alguns projetos editoriais que 

ensejaram elaborações teóricas que têm fortemente subsidiado minhas pesquisas e meu 

ensino nos últimos anos.1 Peço licença aos leitores para contar um pouco dessa história, 

pensando na forma como os livros feitos com os índios foram, cada vez mais, sendo por 

                                                             
* Pesquisadora do Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários da Faculdade de Letras da UFMG. 

Bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq (Projeto atual Os livros indígenas como ampliação do 

espaço literário). Editora. 

 
1 Desde 2002, com o Núcleo Transdisciplinar de Pesquisas Literaterras: escrita, leitura, traduções. 

Disponível em : <http://dgp.cnpq.br/dgp/espelhogrupo/1748592020321031>. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

64 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

mim compreendidos, numa continuidade com o imenso e tão nosso desconhecido 

universo das tradições orais ameríndias. Melhor dizendo, nas aldeias em que tenho 

andado, observo que os livros são produzidos e consumidos (inclusive lidos) sem que se 

possa afirmar que as diferentes culturas orais estejam dando lugar à cultura do impresso. 

A produção literária contemporânea dos indígenas brasileiros, pelo menos esta com a qual 

trabalho, cuja autoria é coletiva e a assinatura é como uma griffe, não só se baseia nas 

suas tradições orais: faz parte delas. 

Desde os primeiros livros indígenas que editamos, duas ideias têm me 

acompanhado sempre: a primeira é a de que a literatura indígena contemporânea tem sua 

entrada na cultura do impresso com a força de projeto gráfico, com todas as implicações 

semânticas que esse termo composto e decomposto pode invocar. Cada livro é 

confeccionado sem que a noção de literatura esbarre nos limites da ficção ou da ciência. 

O pensamento concreto, mítico, tal como descrito por Lévi-Strauss n’O Pensamento 

Selvagem, leva a um conceito de letra como litoral – nem representa a vida, nem 

representa o pensamento ou a razão, mas é uma terceira coisa, com vida e pensamento 

próprios. 

Na linha de poetas como Mallarmé, a página do livro indígena é um cenário, um 

teatro. Não é outro o sentido que percebi no projeto do pajé Agostinho Manduca Mateus, 

o Ika Muru Huni Kuin, quando ele, na sua terra indígena do Jordão, no Acre, nos 

apresentou seu parque medicinal e disse: “aqui está o livro vivo, e vocês, técnicos da 

universidade, vão nos ajudar a colocá-lo no papel”. 

Ao montar com os Huni Kuin o livro, fui percebendo que não íamos reproduzir o 

parque medicinal metaforicamente, representá-lo no livro, mas ali nasceria um outro ser, 

“vivo no meio de vivos”. O livro jamais substituiria o parque, ele constituiria antes uma 

transformação concreta do parque, que desde o momento em que se tornasse escrito, 

conheceria uma forma nova com a qual, em sucessivas e diferentes leituras, cópulas do 

olhar, faria continuar a infinita troca entre plantas e humanos verdadeiros. 

O livro compreendido no seu aquém, como projeto gráfico, não se finaliza e se 

coloca no litoral, no lugar em que o livro se faz letra. Essa materialidade do livro indígena 

nos leva a pensá-lo mais concretamente como obra de arte, de modo a não fazer série, a 

ponto de já haver estudos, no sentido se criar tipografias específicas para impressão de 

textos advindos das diversas etnias. 

A fonte é o futuro, portanto. Não mais as viagens de exploração, 

reconhecimento, investigação, mas a continuidade dos elementos, na estrutura 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

65 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

em rede, não havendo outro na relação, mas tão-somente todos nós outros, 

sempre em condição singular. Assim concebida, a letra, antes da palavra, em 

sua materialidade gráfica, torna-se “ponto de partida de um enorme conjunto 

de imagens” e de “uma idealidade irredutível, ligada às mais profundas 

experiências da humanidade”. (BARTHES,1990, p. 107 apud SILVA et al, 

2015, p. 126) 

 A segunda ideia é a de que, consequentemente, ao tratarmos dessa literatura 

indígena, falamos de experiência tradutória. Nenhum livro nesse contexto pode ser 

considerado de autoria individual. As assinaturas, que porventura aparecem nos textos, 

se referem às marcas étnicas – tradições orais e escritas de cada povo. Um livro Maxakali, 

por exemplo, é marcado pelas tradicionais formas de escrita que esse povo grafa nos seus 

“paus de religião”. As imagens que geralmente aparecem nos seus livros não servem 

apenas como ilustração, elas suscitam outras narrativas, que muitas vezes nem são 

traduzíveis em linguagem alfabética. Escrever a língua Maxakali implica em deixá-la em 

pé de igualdade com as formas de escrita não alfabéticas dos Maxakali. 

Como encenar no livro o mundo atual em que vivem os Maxakali, a sua aldeia, 

onde os conhecimentos importantes para formar a pessoa Maxakali são transmitidos às 

novas gerações? O corpo do livro é performance, e as inúmeras e infindáveis traduções 

são o fio que os mantém em comunidade. Assim, o “pensamento selvagem”, ou mítico, 

preside a relação que os autores indígenas – sempre em coletivo – mantêm com seus 

livros. A transformação, a incorporação, a não-exclusão, a improvisação, a abertura para 

o diverso, a infinitude...Tudo o que o mito vem a ser concerne também ao livro e, por 

isso, se pode dizer da literatura indígena que suas textualidades são versões e fulgurações 

de letra apontando sempre mais além. Por isso não cessa de se traduzir, como os mitos. 

Defendi tais ideias em minha tese de doutorado (1999), em que narro a edição de 

livros com os professores indígenas de Minas Gerais, no contexto de sua formação para 

o magistério, ou seja, com o intuito de produzir uma literatura para suas escolas nas 

aldeias. Essa minha primeira experiência editorial com livros indígenas (realizada com 

66 professores das etnias Krenak, Maxakali, Pataxó e Xacriabá), me permitiu enveredar 

pelas questões da edição e pensar o livro como objeto. Mas, antes, minha formação com 

a pesquisadora poeta Sônia Queiroz me apontara a complexidade da tradução 

intersemiótica, ao exercitarmos a passagem de narrativas orais para a escrita no papel. 

Desse aprendizado, no projeto de extensão universitária por ela coordenado, Quem conta 

um conto aumento um ponto, veio uma questão para o trabalho com os professores 

indígenas: como fazer o livro vivo? Ou seja, como honrar o propósito desses professores 

que, como xamãs modernos, têm como missão fazer as passagens entre escritura e 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

66 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

oralidade? Se esta pode ser pensada pelos índios como o ar que respiram, a outra seria a 

possibilidade de continuarem vivos... 

Mais tarde, com o desenvolvimento do projeto Escrevendo a voz: produção coletiva 

de literatura em território indígena, pude observar que as ideias da tese de doutorado 

seriam confirmadas na experiência literária que, cada vez mais intensamente, eu tinha a 

chance de vivenciar com algumas comunidades indígenas. Em 2006, quando realizei um 

pós-doutoramento no Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social na UERJ, me 

propus a pensar a Experiência literária e “estética orgânica” em comunidades indígenas. 

Resolvi ampliar as pesquisas de campo para além das comunidades indígenas de Minas 

Gerais e iniciei um processo de cooperação e parcerias eventuais com pesquisadores 

Kaxinawá, Yawanawá e Ashaninka, do Acre. Dessas pesquisas na Amazônia, trouxe o 

aprendizado da jiboia, ou entendi um pouco a transdisciplinaridade que presidia nosso 

trabalho de editar com os índios. Para algumas culturas da floresta amazônica, a cada vez 

que a clorofila entra em nosso organismo, ou melhor, quando deixamos nosso corpo 

absorver uma substância vegetal, ocorre a passagem a outra condição que nos permite ver 

como tudo se liga a tudo. Essa espécie de xamanismo, que é dada a todos os humanos 

viver, é um presente de outro reino, o das plantas, que nos acompanha e sem o qual não 

haveria humanidade possível. A passagem entre os mundos ou reinos deve ser feita 

completamente, em metamorfose, para que não haja danos aos corpos em trânsito. Assim 

entendi a importância da ayahuasca, por exemplo, para os povos Pano e Arauac, e as 

íntimas relações da medicina (ciência da oralidade) com a literatura (artes da escrita) entre 

todos indígenas com quem me relacionei. 

No ano de 2006, iniciamos, na UFMG, o Curso de Formação Intercultural de 

Educadores Indígenas (FIEI), em que fui encarregada de coordenar a área de Língua, Arte 

e Literatura, e orientar pesquisas de vários grupos de educadores indígenas. Nesse 

trabalho, imbricado com a coordenação editorial de material para as escolas indígenas de 

todas as regiões do Brasil (cooperação entre a UFMG e o MEC), pude avançar as 

pesquisas que me levaram a elaborar um outro projeto, Literatura indígena: experiência 

tradutória (2007-2010). Com a realização desse projeto e já com uma significativa 

experiência editorial com os professores indígenas, foi se firmando a ideia de que, a cada 

projeto gráfico trabalhado, ou seja, a cada livro publicado, vivemos uma experiência 

mítica, coletiva e inacabada. Assim, a literatura indígena é vivida como experiência 

tradutória, composta de restos, fragmentos e versões sempre em processo de transmissão 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

67 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

e transcriação das marcas culturais – escritas ou orais. Os escritores indígenas são antes 

bricoleurs, escribas, artesãos. São pesquisadores, como qualquer artista também o é. 

Nos últimos anos, especialmente com o desenvolvimento e orientação de pesquisas 

em torno de traduções interculturais e experiências literárias entre os indígenas (por 

exemplo, com o projeto de pesquisa realizado entre 2011 e 2013: Xinã Kayawa, o 

caminho de Txaitá Ibã na tradução e na ciência dos cantos Kaxinawá do Rio Jordão, 

com o objetivo de estudar possibilidades de tradução de conhecimentos tradicionais desse 

povo indígena), tive a oportunidade de seguir aprendendo com os mestres Huni Kuin e 

Maxakali. As relações entre eles, materializadas em encontros de pesquisa e oficinas de 

edição, no Acre e em Minas Gerais, foram proporcionando uma visão de que “talvez o 

que tenha havido sempre seja a medicina”. A cura da literatura, também investigada pelo 

grupo de pesquisas LPSI (Literatura e Psicanálise) liderado pela Professora Lúcia 

Castello Branco, tornou-se um assunto frequente no nosso trabalho editorial, unindo 

pontas da escritura e da oralidade, a partir do ensino de Jacques Lacan (o que se consegue, 

com o processo analítico baseado na fala, é a inscrição/a escrita do sujeito, ainda que não 

seja do indivíduo). Nos debates do LPSI, o Literaterras tem sido convidado a aportar o 

pensamento subjacente às edições indígenas: a leitura e a tradução correspondem ao fio 

que liga o vivo ao vivo; a letra/trela tanto separa como une o que não se mistura, as 

naturezas sempre diversas e irredutíveis das linguagens. 

 Como campo de pesquisa para essas formulações teóricas, privilegio três 

experiências literárias: o projeto “Livro de saúde Maxakali”, que resultou no livro 

Hitupma’ax/Curar (Belo Horizonte: Faculdade de Letras, 2008); o projeto “Cura da terra 

Maxakali”, que resultou no Tikmũũn Mãxakani yõg mĩmati ãgtux yõg tappet/O livro 

Maxakali conta sobre a Floresta (2015); e o projeto Una Hiwea/O Livro Vivo (Belo 

Horizonte: Faculdade de Letras, 2012), livro editado com os pesquisadores Kaxinawá. 

No sentido de abrir o livro, considerando a letra para além do alfabeto, e enxergar 

nele a “procissão ritual de cantos” pelas brechas ou fraturas abertas no conceito vigente 

de literatura, a ponto de substituir esse termo por textualidade, é que proclamamos a 

estética orgânica proposta pela escritora portuguesa Maria Gabriela Llansol, ou de forma 

mais sutil, pelo escritor paraense Vicente Franz Cecim, cujo “livro vivo” se chama 

Andara. Ambos são emblemáticos na transfiguração da literatura como a voz que se ergue 

da página, e não como a voz que termina na página impressa. Seus textos são organismos 

compostos da multiplicidade de corpos – fulgores do real não ordenados pelo logos, mas 

pelo lócus da cena literária que se compõe sem a determinação autoritária de uma 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

68 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

inteligência prévia, a do autor, que, ao invés de dirigir, percebe as imagens e as vozes e 

as deixa simplesmente se colocarem entre os prazeres do jogo e os perigos do poço, como 

diria Llansol (em Amar um Cão). 

Da mesma maneira, organicamente, os livros dos índios deixam que suas 

textualidades (compostas de vozes, sons, imagens) povoem suas páginas impressas. A 

visualidade e a vocalidade concretamente se tornam presença e essa espécie de transe 

poético, essa experiência xamânica textual, impede que o livro se desprenda do corpo de 

afetos, trazendo em si todos os seres com suas vozes, sem hierarquia. Assim, há também 

a abolição dos gêneros, em favor de uma estética que não se deixa classificar, pois não 

tem ponto de apoio a não ser a singularidade do absolutamente só. O corpo de afetos 

designado como “o livro” (das comunidades/por Llansol, invisível/por Cecim, de saúde/ 

pelos Maxakali, vivo/por Ika Muru), de forma orgânica, inclui a escrita e a oralidade, 

compreendendo que não há outro caminho para a voz senão a letra. 

Na atenção apaixonada que as sociedades escolarizadas dão ao aprendizado da 

escrita e à posição correta do corpo do jovem aluno, mais ainda que à perfeição 

do que ele escreve, transparece um valor fundamental: antes de ser o exercício 

de uma competência, o ato de escrever é uma maneira de ocupar o sensível e 

dar sentido a essa ocupação. Não é porque a escrita é o instrumento do poder 

ou a via real do saber, em primeiro lugar, que ela é coisa política. Ela é coisa 

política porque seu gesto pertence à constituição estética da comunidade e se 

presta, acima de tudo, a alegorizar essa constituição. (RANCIÈRE, 1995, p. 7) 

 

O texto então não é o mundo, mas é um mundo. No texto, signos transbordam, 

trespassam, furam e tocam outro mundo. Aí temos a letra, o que joga para além do sentido, 

que se recorta, se copia, se traduz. E não está só no papel, ou qualquer superfície, pode 

estar no ar, pode ser virtual... Nessa livre interpretação do conceito de letra de Jacques 

Lacan (cf. MACHADO, 2000), surge a questão de fundo que me levou à atual 

investigação sobre a leitura entre os povos indígenas, que concebem a multiplicidade e a 

diferença como princípios em suas vidas e em suas histórias. Minha hipótese é a de que 

a leitura, não a alfabetização, seria a “pedra de toque” da educação escolar na aldeia. Para 

aprofundar essa ideia, atualmente investigo, com os professores indígenas, como se 

pratica a leitura nas aldeias. Em que medida uma “estética orgânica”2, com a produção e 

edição de livros “vivos”, está nos levando a uma concepção semiótica de literatura, ou 

                                                             
2 Termo usado, a partir da obra de Maria Gabriela Llansol, para definir a forma como os índios elaboram 

suas obras. (Cf. LLANSOL apud BARRENTO, 2005.) A escrita como a língua a abrir-se aos múltiplos 

reais, amplificando-os. É pôr em linguagem (grafia) própria (auto-) todo o vivo (bio-). É apanhar a dobra 

dos mundos (uma janela que dá para o que não se vê, e está aí) no “ressalto de uma frase”. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

69 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

seja, não é escrita, não é gramática, não é oral e muito menos popular. É composição e 

coreografia em favor do anúncio de que a boa nova, o que virá como destino, para onde 

leva o drama-poesia, é a natureza, em que desaparece o sujeito e fica o escrito. 

Depois de quase três décadas do surgimento da categoria professor indígena, 

podemos inquirir sobre o papel dos modernos agentes comunitários indígenas (além dos 

próprios professores, os agentes agroflorestais, de saúde, de saneamento...). Não 

poderiam ser, nessa medida, considerados todos como agentes de leitura? No ambiente 

indígena, na floresta, a chave da sobrevivência é a chave da leitura. A biodiversidade na 

floresta se mantém com certa harmonia, sendo seus mitos, fio contínuo da transformação, 

o resultado dessa leitura incessante. A compreensão mítica de que tudo se liga a tudo 

indica uma infinita rede de comunicações, estrutura rizomática a transbordar, inclusive, 

da superfície dos livros confeccionados com os índios, no trabalho da estética orgânica. 

A edição do livro Hitupmã’ax/Curar (MAXAKALI, 2008) nos deu uma chance 

incontornável de entrar em consonância com a natureza múltipla do livro: “Há, pois, três 

livros, o da paisagem, o do microcosmos do homem, e o da polimorfa mulher” 

(LLANSOL, 2005). Tínhamos muitas horas de gravação de conversas, depoimentos, 

narrativas e cantos dos Maxakali, a propósito de fazer com eles um livro para ensinar os 

médicos do governo a cuidarem bem de sua saúde. Material heterogêneo quanto ao 

gênero, à língua (maxakali e português em vários registros e tons), à intenção, à 

intensidade das informações... As conversas, leituras, escrituras se deram entre os saberes 

trazidos da aldeia pelos Maxakali e os saberes universitários, advindos da psiquiatria, da 

psicanálise, da linguística, da antropologia, da enfermagem, da clínica médica geral, da 

teoria literária. Várias ciências perpassavam a direção das conversas que iam sendo 

gravadas e transcritas pela equipe do Literaterras que se dedicava ao projeto de pesquisa 

do FIEI “Livro de Saúde Maxakali”. 

A autobiografia [auto (singular) -bio (vivo) -grafia (pôr em escrita)] como método 

proposto por Llansol nos diz desde o início que “o começo de um livro é precioso”. A 

cada reunião ou oficina para composição do livro, os começos/conversas iam sendo 

retomados, reescritos, retraduzidos, no vai-e-vem do diálogo (siga o canal, não procure 

a raiz, ecoa o verso de Patti Smith), até que se abriu o diário de escrita Finita, de Maria 

Gabriela Llansol, numa oficina de edição realizada com os pesquisadores Maxakali, na 

Serra do Cipó. Foi nesse momento que encontramos uma chave que nos ajudou a pensar 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

70 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

o livro não em sua individualidade e contingência, mas na sua versão ameríndia, como se 

ele estivesse já ali, na mata, muito antes da chegada dos europeus: 

 Diferença entre o livro americano e o livro europeu, inclusive quando o 

americano se põe na pista das árvores. Diferenças na concepção do livro. 

“Folhas de erva”. E, no interior da América, não são sempre as mesmas 

direções: a leste se faz a busca arborescente e o retorno ao velho mundo. Mas 

o oeste rizomático, com seus índios sem ascendência, seu limite sempre 

fugidio, suas fronteiras movediças e deslocadas. Todo um “mapa” americano, 

no oeste, onde até as árvores fazem rizoma. (DELEUZE; GUATTARI, 1995, 

p. 29) 

Assim, dispostos na página como colunas sem fim, que podem ser lidas 

separadamente e/ou em possíveis relações horizontais, transversais e verticais, os três 

livros sempre podem se tornar mais do que três. A coluna de dentro é da Paisagem, a 

escrita pelos Maxakali; a do meio é a da Polimorfa Mulher, com as ambiguidades da 

conversa entre nós (aqui incluo os seis maxakalis participantes da experiência); a de fora, 

Microcosmos do Homem, com a terminologia médica tentando conceptualizar 

(cientificar?) o saber que a memória maxakali tem guardado misteriosamente, apesar da 

desgraça da colonização. 

Uma experiência literária serve de exemplo, mas nunca de modelo. O livro Maxakali não 

se inscreve em nenhuma tradição literária brasileira, em nenhum campo científico, mas o 

saber que ele veicula é o da própria cura: um processo de curtição, a duração de um 

exercício. Um livro selvagem de cura pensa a ancestralidade como devir, já que os 

animais e plantas que o precedem estão sempre a nos ensinar como perambular pela terra. 

A terra se cura com a tradução. Foi o que aprendi com a experiência, no convívio com as 

textualidades indígenas. Penso também que o que costumamos chamar de literatura, no 

nosso contexto ocidental, sejam os extratos e as secreções do processo curativo. Ler esse 

processo, como cada espécie vivente é capaz de ler – é o que vejo nos textos – seria a 

forma de conhecer a medicina da natureza. “Um dia, saberemos talvez que não havia arte, 

mas apenas medicina.” (LE CLÉZIO, 1987 apud DELEUZE; GUATTARI, 2007, p. 224.) 

Gostaria de mostrar como tais extratos, ou lituraterras, algumas vezes, são 

literalmente orgânicos. O fato é que, se quisermos, teremos aqui um campo ou um jardim 

de pensamento. Trazer aos leitores esses jardins de pensamento se tornou o objetivo de 

nossos projetos editoriais, gráficos, escriturais, enfim. Por isso, compreendendo que 

editar é uma forma de traduzir, constatei que o trabalho do coletivo transdisciplinar de 

pesquisas – chamado não por acaso de Literaterras (nome derivado do termo lituraterra, 

cunhado por Lacan em uma aula de 1972) – seria pensar um método experimental na 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

71 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

direção da literatura, na sua acepção de marca do vivo, em seus meandros tradutórios e 

editoriais. 

Na experiência de O Livro Maxakali conta sobre a floresta, decorrente do projeto 

de pesquisa Cura da Terra, os professores Maxakali buscaram uma forma de chamar as 

plantas e os bichos de uma Mata Atlântica extinta de volta para a aldeia. Mimãti, a floresta 

inteira, com seus fluxos e pujança, com sua violência e seus desafios, por onde o tikmu’un 

e o yamiy possam exercitar sua força, suas redes de relações, que ainda sobrevivem, 

expressas a cada vez que o coro de vozes Maxakali entoa um canto. Nesse canto, vemos 

o que Nietzsche via claramente no coro dramático da Grécia antiga: a divindade 

dionisíaca se manifestando, abolindo as hierarquias baseadas na racionalidade. Esse livro 

é o que os professores Maxakali, justamente os que estão encarregados de ensinar as 

primeiras letras às crianças da tribo, escrevem para que estas aprendam a ler a floresta. 

Floresta formada de virtualidades, pois quase nenhum dos animais ou plantas desenhados 

e nomeados no livro pertence à realidade Maxakali atual. Floresta imaginária? Não, 

floresta verdadeiramente virtual, na qual os yamiyxop (os espíritos nos rituais) se 

transformam por intermédio do canto. 

 Portanto, ao editar o livro de ciências contendo os saberes dos Maxakali sobre a 

Mata Atlântica, aprendemos que entrar no mundo de seiscentos milhões de anos não será 

pela via da história, mas através da escrita, quando esta se traça na sulcagem do 

corp’s’crever (termo llansoliano para o gesto escritural), nos seus movimentos para a vida 

e para a morte. O livro resultante do projeto Cura da Terra se abre pelo início e pelo fim, 

num movimento que nega a linearidade da história: da capa para diante, no sentido horário 

(da esquerda para a direita, na perspectiva ocidental), se lê o processo de deterioração da 

floresta; e ao contrário, da direita para a esquerda (desde o Oriente), se lê o processo de 

recomposição, restauração ecológica da floresta. Um projeto gráfico que restaura a 

circularidade mítica do livro. 

A terceira experiência é a de edição do Livro Vivo. Este não é propriamente o livro 

da natureza que, como se acreditava na Idade Média, teria sido escrito por Deus. É algo 

escrito ativamente pela humanidade de cada homem verdadeiro, com a natureza da 

escrita, marcando o olhar dos viventes. Entre os Kaxinawá – povo indígena da família 

linguística Pano, o mais numeroso que vive no Acre – o livro vivo são as placas indicando 

os parques próximos às aldeias onde se cultivam as plantas medicinais, com suas 

esculturas em madeira conferindo presença a seus cuidadores; são os Kenê, caracteres da 

escrita ideogramática dos povos Pano, trazidos pela jiboia por meio da ayahuasca, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

72 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

marcando a convivência dos humanos com outros seres da floresta, como uma forma de 

escrita própria, na vida social da floresta. 

Desde os anos 1970, o coordenador do Livro Vivo, Ika Muru Huni Kuin, vinha 

realizando um trabalho de mapeamento e anotação das plantas medicinais da terra. Sua 

pesquisa foi aos poucos motivando e se desdobrando em várias outras pesquisas, 

envolvendo todas as 32 aldeias Kaxinawá do rio Jordão. O fato é que atualmente se pode 

ver, em todas as aldeias, os parques – onde vivem, cada um com seus acompanhantes, os 

ancestrais do povo Huni Kuin, que muito antigamente foram humanos e se transformaram 

em “medicinas”, plantas que mantêm as relações de parentesco e os conhecimentos 

próprios de cada uma das famílias ou clãs do povo Huni Kuin: Duá, Banu, Inu e Inani. 

A esse projeto de reconhecimento, mapeamento, nomeação, registro e memória das 

plantas medicinais que acompanham e cuidam do povo Huni Kuin, o pajé Agostinho 

chamou de “O Livro Vivo”. Estávamos ali diante de um projeto mallarmaico: 

O papel intervém cada vez que uma imagem, por si mesma, cessa ou recede, 

aceitando a sucessão de outras, e como aqui não se trata, à maneira de sempre, 

de traços sonoros regulares ou versos – antes, de subdivisões prismáticas da 

Idéia, o instante de aparecerem e que dura seu concurso, nalguma cenografia 

espiritual exata, é em sítios variáveis, perto ou longe do fio condutor latente, 

em razão da verossimilhança, que se impõe o texto. (Prefácio a Un coup des 

dés...) 

Fomos então reconhecer, mapear, nomear, cuidar da memória das folhas de caderno 

que os pesquisadores Huni Kuin nos apresentaram. O desafio, como um lance de dados, 

estava lançado ao acaso. O que se nos impôs ao papel foi a cópia do mito, como uma 

partitura: lendo esse livro, seus leitores necessariamente entoariam, cada um a sua 

maneira, o canto da origem das medicinas Huni Kuin. Um canto que atualiza um 

acontecimento em que começa a relação dos humanos verdadeiros com os que vivem no 

mundo vegetal. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Maria Inês. Ensaios sobre a literatura indígena contemporânea no Brasil. 

São Paulo: Programa de Comunicação e Semiótica – PUC, 1999. Tese de doutorado 

inédita. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

73 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

BARRENTO, João. A chave de ler: Caminhos do Texto de Maria Gabriela Llansol. Jade 

– Cadernos Llansolianos 4. Sintra: Edições do GELL –Grupo de Estudos Llansolianos, 

2005. 

CECIM, Vicente Franz. Ó Serdespanto (Viagem a Andara – O Livro invisível). Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2006. 

DELEUZE, Gilles. Critique et clinique. Paris: Minuit, 1993. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: Capitalismo e esquizofrenia. v. 1. 

São Paulo: Editora 34, 1995. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. 

e Alberto Alonso Munoz. São Paulo: Editora 34, 2007. 

LE CLÉSIO, J.-M. G. Haï. Paris: Éditions Flammarion, 1987. Apud DELEUZE, Gilles; 

GUATTARI, Félix. O que é filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto Alonso 

Munoz. São Paulo: Editora 34, 2007. 

KAXINAWÁ, Agostinho Manduca Mateus (org.). Una Hiwea/ O Livro Vivo. Belo 

Horizonte, Faculdade de Letras/Literaterras/MEC/IPHAN, 2012. 

LACAN, Jacques. Outros escritos. Tradução de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2003. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. La pensée sauvage. Paris: Plon, 1962. 

LLANSOL, Maria Gabriela. Amar um cão. Colares: Colares Editora, 1990. 

LLANSOL, Maria Gabriela. Finita. 2. ed. Lisboa: Assírio & Alvim, 2005. 

LLANSOL, Maria Gabriela. Na Casa de Julho e Agosto. Porto: Afrontamento, 1984. 

LLANSOL, Maria Gabriela. O começo de um livro é precioso. Lisboa: Assírio & Alvim, 

2003. 

LLANSOL, Maria Gabriela. O Livro das Comunidades. Porto: Afrontamento, 1977. 

LLANSOL, Maria Gabriela. Onde vais, Drama-Poesia? Lisboa: Relógio D`Água, 2000. 

MACHADO, Ana Maria Neto. Presença e implicações da noção de escrita na obra de 

Jacques Lacan. Ijuí: Editora UNIJUI, 2000. 

MALLARMÉ, Stephane. Un coup de dés jamais n`abolira le hasard. Edição facsimilar. 

São Paulo: Perspectiva, 2006. (Signos) 

MAXAKALI, Rafael et al. Hitupmã'ax-Curar. Belo Horizonte: FALE/UFMG; Cipó 

Voador, 2008. 

MAXAKALI, Gilmar [et al.]. Tikmu’um Maxakani’yõg mimãti’’ãgtux yog tappet/ 

Livro Maxakali conta sobre a floresta. Belo Horizonte: Literaterras/FALE/UFMG, 

2012. 

Disponível em: <http://livrosdafloresta.letras.ufmg.br/professores_03_02.php>. 

NIETZSCHE, Friedrich W. O nascimento da tragédia. Tradução de Heloisa da Graça 

Burati. São Paulo: Rideel, 2005. 

RANCIÈRE, Jaques. Políticas do escrito. Tradução de Raquel Ramalhete, Laís Eleonora 

Vilanova, Ligia Vassalo e Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo:  Editora 34, 1995. 

SILVA, Sérgio Antonio; ALMEIDA, Maria Inês; SILVA, Paula Cristina P. A letra ubíqua 

da floresta. In: SILVA, Catarina; MADUREIRA, Marta (Eds.) 5 Encontro de 

http://www.editora34.com.br/areas.asp?autor=Ramalhete,%20Raquel
http://www.editora34.com.br/areas.asp?autor=Vilanova,%20La%EDs%20Eleonora
http://www.editora34.com.br/areas.asp?autor=Vilanova,%20La%EDs%20Eleonora
http://www.editora34.com.br/areas.asp?autor=Vassalo,%20Ligia
http://www.editora34.com.br/areas.asp?autor=Ribeiro,%20Eloisa%20Ara%FAjo


Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

74 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Tipografia: Livro de actas. Barcelos (PT): Depto. de Design IPCA, 2015. p. 121-135. 

Disponível em: <http://web.ipca.pt/5et/assets/5et_proceedings-> Acesso em: 10 jan. 

2018. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

75 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

UM BOI FUGIDO, UMA HISTÓRIA DE BOCA EM LETRA 

                                                                                                Josiley Francisco de Souza* 

RESUMO: A poesia de tradição oral no Brasil apresenta um ciclo de poemas narrativos que possuem o boi 

como personagem central. A narrativa se desenvolve em torno de um boi que não se deixa ser preso e de 

tentativas de captura por diferentes vaqueiros. Esse ciclo de poemas vincula-se à própria história brasileira, 

em que a atividade de pecuária desempenha importante função. Dentre as variadas narrativas que compõem 

esse ciclo de poemas, destaca-se o “Rabicho da Geralda”. A primeira publicação desse poema de que se 

tem notícia no Brasil foi feita por José de Alencar, no final do século XIX. Ainda mais quatro versões serão 

abordadas aqui em uma análise comparativa, três publicadas por Sílvio Romero, José Rodrigues de 

Carvalho e Antônio Americano do Brasil, respectivamente, em 1883, 1903 e 1925. Ainda uma quarta versão 

é tomada de um manuscrito de Pedro Braga, contador de histórias de Minas Gerais. As diferentes versões 

do poema revelam a movência presente nas expressões poéticas de tradição oral que se inscreve junto ao 

texto impresso ou manuscrito. 

Palavras-chave: Ciclo do boi. Tradição oral. Movência. 

RESUMEN: La poesía de tradición oral en Brasil presenta un ciclo de poemas narrativos que poseen el 

buey como personaje central. La narrativa se desarrolla en torno a un buey que no se deja atrapar y de 

intentos de captura por diferentes vaqueros. Este ciclo de poemas se vincula a la propia historia brasileña, 

en que la actividad de pecuaria desempeña una importante función. Entre las variadas narrativas que 

componen ese ciclo de poemas, se destaca el “Rabicho da Geralda”. La primera publicación de ese poema 

de que se tiene noticia en Brasil fue hecha por José de Alencar, a finales del siglo XIX. Aún más cuatro 

versiones se abordarán aqui en un análisis comparativo, tres publicadas por Sílvio Romero, José Rodrigues 

de Carvalho y Antônio Americano do Brasil, respectivamente en 1883, 1903 y 1925. Una cuarta versión es 

tomada de un manuscrito de Pedro Braga, contador de historias de Minas Gerais. Las diferentes versiones 

del poema revelan la movencia presente en las expresiones poéticas de tradición oral que se inscribe junto 

al texto impreso o manuscrito. 

Palabras-clave: Ciclo del buey. Tradición oral. Movencia. 

 

E um boi tresmalhado correu pelo sertão desafiando vaqueiros. 

Histórias de bois que vivem soltos e não se deixam ser presos compõem um 

conjunto de poemas narrativos que correm de boca em boca, de boca em letra, de letra 

em letra, de letra em boca. Segundo Luís da Câmara Cascudo (1984, p. 83), os mais 

antigos versos da poesia popular no Brasil são aqueles que apresentam como tema a 

pecuária. 

Bráulio do Nascimento (1986, p. 212), ao abordar o tema do boi na poesia popular 

de tradição oral, informa sobre um levantamento de poemas a partir desse tema feito por 

                                                             
* Professor da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais (FaE-UFMG). Doutor em 

Literatura Comparada pela UFMG e mestre em Literatura Brasileira pela mesma Universidade. E-mail: 

josiley8@yahoo.com.br 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

76 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Téo Brandão, apresentado no 1º Congresso Brasileiro de Folclore, em 1951, que relaciona 

28 romances de boi, num total de 40 versões. Bráulio do Nascimento (1986, p. 218) 

observa que o elevado número de poemas sobre o boi com ocorrência em diferentes 

lugares do Brasil “autoriza o estabelecimento de um ciclo autônomo”. Esse ciclo de 

poemas narrativos recebeu diferentes nomeações em estudos de pesquisadores que se 

dedicaram à poesia de tradição oral: romance de vaqueiros, em Sílvio Romero; ciclo dos 

vaqueiros, em Gustavo Barroso; romances rústicos, em Amadeu Amaral; ciclo do gado, 

em Luís da Câmara Cascudo; e ciclo do boi, em Bráulio do Nascimento. 

Algumas dessas narrativas em versos publicadas por diferentes autores são: “Boi 

Misterioso”, “Boi Surubim”, “Boi Espácio”, “ABC do Boi Prata”, “Boi Liso”, “Boi de 

Mão de Pau”, “Boi Adão”, “Boi Pintadinho” e o “Rabicho da Geralda”, poema que aqui 

será enfocado. 

Os poemas que compõem esse ciclo na poesia popular integram-se à própria história 

do Brasil. O boi, que foi introduzido no País durante o processo de colonização pelos 

portugueses, configurou-se como um elemento de grande importância para as atividades 

econômicas. O historiador Caio Prado Júnior (2013, p. 196-197), por exemplo, destacou 

a pecuária como uma das mais importantes atividades no Brasil no período colonial, que 

teve grande importância no processo de ocupação do nordeste brasileiro. 

Também Bráulio do Nascimento (1986, p. 193) aponta a importante presença do 

boi na história do Brasil e a constituição de sua imagem lendária em poemas de tradição 

oral. 

O século XVII marca a fixação definitiva do boi no território brasileiro, após 

um movimento de penetração e expansão que vinha da época do 

descobrimento. Instalado em princípio na Bahia, Pernambuco e São Vicente, 

espalhou-se o boi pela região norte, centro e sul, constituindo-se em fator de 

reconhecimento e posse efetiva da terra e acelerando o povoamento de extensas 

áreas na direção dos caminhos de penetração. A presença do boi, cada vez em 

maior número de reses, representava um veículo de civilização, pois as grandes 

e exaustivas caminhadas do gado, por terrenos agrestes e matas cerradas, 

obrigavam a longas paradas para descanso dos homens e dos animais. 

[...] 

A fazenda de gado passa a constituir o centro de atividade e poder no período 

colonial, gerando uma civilização peculiar — a civilização do couro —, um 

tipo especial de população — o vaqueiro — e um elemento mítico — o 

barbatão, boi bravio, rebelde ao domínio do vaqueiro, arredio do curral, famoso 

pelas estrepolias e finalmente lendário. 

No chamado ciclo do boi da poesia popular, o poema “Rabicho da Geralda” tem 

destaque. Luís da Câmara Cascudo (1984, p. 116) considera-o como um dos poemas mais 

tradicionais do sertão nordestino. Bráulio do Nascimento (1986, p. 227) também dá 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

77 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

destaque a este poema que, segundo este autor, apresenta-se como o preferido de poetas 

populares. 

Neste texto, será feita uma análise comparativa de cinco versões do poema 

“Rabicho da Geralda”.1 Quatro destas versões estão em publicações de diferentes anos. 

A primeira é do final do século XIX e foi publicada por José de Alencar. Esta versão 

aparece em uma das quatro cartas enviadas por José de Alencar a Joaquim Serra, 

publicadas no jornal O Globo, em 1874. José de Alencar informa que possuía três versões 

do poema “Rabicho da Geralda”, todas registradas em diferentes regiões do Ceará e 

enviadas por amigos, entre eles, Capistrano de Abreu. Além dessas três versões, José de 

Alencar informa sobre a posse de uma quarta versão registrada em Ouricuri/PE, enviada 

por um parente, identificado como Dr. Barros. Nas cartas, o escritor, além de apresentar 

e analisar o poema “Rabicho da Geralda”, também faz menção a outro poema do chamado 

ciclo do boi: o “Boi Espácio”. José de Alencar (1994, p. 32-34) afirma que ouviu este 

poema ainda na sua infância, mas apresenta apenas algumas estrofes nas cartas. O escritor 

informa que não teve acesso a nenhum registro integral do texto de o “Boi Espácio”, 

apenas a fragmentos, especialmente a partir da performance de um velho contador de 

histórias, chamado Filipe do Pici, que, com mais de 80 anos de idade, lembrava-se apenas 

de trechos do poema. Os dois poemas, nas cartas, são tomados em diálogo, com uma 

discussão sobre um programa de nacionalidade brasileira, conforme as tendências do 

Romantismo. Essas cartas foram publicadas em livro pela primeira vez em 1960, 

integrando a Obra completa de José de Alencar lançada pela Editora Aguilar. 

Posteriormente, em 1962, foi publicado em O nosso cancioneiro, pela Livraria São José. 

Neste texto, utilizamos a edição de 1994 de O nosso cancioneiro, publicada pela Pontes 

Editores. 

Também é do final do século XIX a versão publicada por Sílvio Romero, em Cantos 

populares do Brasil, livro cuja primeira edição é de 1883, lançada em Lisboa, pela Nova 

Livraria Internacional. A edição brasileira foi publicada em 1897, pela Livraria Francisco 

Alves. O livro traz uma coletânea de textos da poesia popular e o “Rabicho da Geralda” 

aparece ao lado de outros poemas do ciclo do boi, como o “Boi Espácio”, o “Boi 

                                                             
1 Em estudo publicado por Bráulio do Nascimento (1986), “O ciclo do boi na poesia popular”, há a menção 

a duas versões do poema “Rabicho da Geralda” às quais não tivemos acesso e que, portanto, não serão 

abordadas neste texto: uma versão registrada em Goiás e publicada por J. A. Teixeira – sob o título “Du 

bizerru” –, e uma versão publicada em Alagoas, em um folheto de cordel, por Sinfrônio Vilela. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

78 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Surubim” e “ABC do Boi Prata”. No livro, informa-se, sem maiores detalhes, que o 

registro do poema foi feito no Ceará. 

No início do século XX, José Rodrigues de Carvalho publicou em 1903 outra versão 

do poema no livro Cancioneiro do Norte, lançado pela Editora Militão Bivar & 

Companhia, de Fortaleza. No livro, José Rodrigues de Carvalho informa que a publicação 

do poema é resultado de um registro feito em Quixeramobim, no Ceará, em 1792. 

Segundo o autor, o historiador cearense Antônio Bezerra de Menezes, que guardava o 

poema entre seus papéis, foi quem lhe informou data e local do registro. Nesta publicação, 

que reúne poemas da tradição oral registrados principalmente nos estados do Ceará, Rio 

Grande do Norte, Pernambuco e Paraíba, o “Rabicho da Geralda” também é 

acompanhado de outros poemas do ciclo do boi: “Boi Pintadinho”, “Boi Adão” e “Boi 

Vítor”. 

Outra versão foi registrada na região Centro-Oeste do Brasil. Em 1925, Antônio 

Americano do Brasil publicou, pela Editora Monteiro Lobato, Cancioneiro de trovas do 

Brasil Central, que reúne textos em versos registrados em Goiás. Este livro também traz 

uma versão do poema “Rabicho da Geralda”, registrada pelo próprio Americano do Brasil 

na região do Rio Vermelho, em Goiás. Essa versão integra um capítulo intitulado “O boi 

e poesia popular”, que traz nove poemas com narrativas de bois que correm soltos e 

desafiam vaqueiros. No prefácio, o autor informa que histórias de bois são tão frequentes 

nos sertões que se torna obrigatório um capítulo dedicado apenas a esses poemas 

(BRASIL, 1973, p. 3). 

A quinta versão abordada neste texto foi localizada em um manuscrito de Pedro 

Braga, um contador de histórias do povoado do Vau, no município de Diamantina, em 

Minas Gerais. Pedro Braga nasceu em 1917 e faleceu em 2001. Era filho de garimpeiros 

e morou durante toda a vida no Vau. Entre os narradores de comunidades que preservam 

viva a arte de contar histórias, Pedro Braga destaca-se por sua relação com a palavra 

escrita. O contador do Vau representa um caso particular, uma vez que a grande maioria 

dos contadores de tradição oral não são alfabetizados e, assim, constituem uma 

comunidade que, geralmente, permanece à margem da cultura da letra. 

Apesar de ter frequentado a escola apenas por cerca de três anos, Pedro Braga 

sempre cuidou em registrar suas histórias. Seus registros apresentam uma escrita singular, 

que não segue as normas do português padrão e se revela em harmonia com o discurso 

oral. Na pesquisa desenvolvida no mestrado, Pedro Braga: uma voz no Vau, localizei 

junto à família do contador quatorze cadernos manuscritos em verso e prosa. E, dentre 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

79 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

estes cadernos, um que continha o poema do boi Rabicho, intitulado “Hestoria de um boi 

rabixo”. 

Observa-se por intermédio desses textos o fenômeno da movência apontado por 

Paul Zumthor (1997) nas expressões poéticas de tradição oral. Essa movência instaura 

uma transmissão bastante flexível e dinâmica, em que, de uma performance a outra, o 

texto oral é permeado por uma grande instabilidade. Segundo o autor, a própria potência 

criadora de expressões poéticas de tradição oral está presente nesta instabilidade textual, 

que permite que o texto se transforme e se recrie a cada transmissão. 

Nessa transmissão movente, observa-se a manutenção de um diálogo intenso entre 

os textos. Além do enredo comum — é narrada a história de um boi, designado como 

Rabicho, cuja fuga desafia vaqueiros, até a prisão e morte do animal —, há também a 

analogia entre os próprios personagens. Uma mesma senhora, Geralda, é a proprietária 

do boi. Segundo José de Alencar (1994, p. 40), Geralda teria sido uma viúva rica, dona 

de muitas terras próximas ao Rio São Francisco. O autor destaca que, apesar da riqueza e 

da importância desta mulher para a região, ela só é lembrada graças a este poema. 

Ainda outros personagens são análogos, como o vaqueiro José Lopes, aquele que é 

o primeiro no poema a tentar sem sucesso a captura do boi Rabicho. 

 

Publicação de José de 

Alencar 

Publicação de Sílvio 

Romero  

Publicação de Rodrigues 

de Carvalho 

Publicação de Antônio 

Americano do Brasil 

Manuscrito de Pedro 

Braga 

Saí um dia a pastar 

Pela malhada do Xisto, 

Onde por minha desgraça 

Dum caboclinho fui visto. 

Quando o caboclo me viu 

Saiu por ali aos topes, 

Logo foi dar novas minhas 

Ao vaqueiro José Lopes. 

Saí um dia a pastar 

Pela malhada do Chisto, 

Onde por minha desgraça 

Dum caboclinho fui visto. 

Partiu ele de carreira 

E foi por ali aos topes 

Dar novas de me ter visto 

Ao vaqueiro José Lopes. 

Ao cabo de onze anos 

Saí na Várzea do Cisco, 

Por minha infelicidade 

Por um caboclo fui visto. 

Partiu ele de carreira 

E foi por ali aos topes 

Dar novas de me ter visto 

Ao vaqueiro José Lopes. 

José Lopes chamou logo 

Seu filho Antônio João 

Pra pegar o Barbadinho 

E o cavalo Tropetão. 

Um dia eli saio a pastar 

Comhecida a malhada do chisto 

Pela sua falha de sorti 

Por um cabôclo foe visto 

O vaqueiro Jose Lopis 

Que gritou seu filho João 

Vai la ver seu balbadinho 

Com o cavalo trupecão 

Para ermos ao rabixo 

Que vai ser um carreirão 

 

O espaço da narrativa é o mesmo: o sertão. Neste lugar, o boi, depois de várias fugas 

bem sucedidas, será derrotado pela seca. Este elemento da natureza, que determina a 

prisão e morte do boi Rabicho – o animal sai à procura de água, e então é preso e morto 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

80 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

–, é mencionado por Luís da Câmara Cascudo (1984, p. 116) como um dado histórico, 

pois esta seria a grande seca que atingiu o nordeste brasileiro em 1792, cuja data aparece 

de modo reduzido – “noventa e dois” – apenas na versão publicada por Rodrigues de 

Carvalho. Cabe lembrar que o ano de 1792 é indicado como o ano em que teria sido 

registrada em Quixeramobim/CE a versão publicada por Rodrigues de Carvalho. 

 

Publicação de José de 

Alencar 

Publicação de Sílvio 

Romero  

Publicação de Rodrigues de 

Carvalho 

Publicação de Antônio 

Americano do Brasil 

Manuscrito de Pedro 

Braga 

Veio aquela grande seca 

De todos tão conhecida; 

E logo vi que era o caso 

De despedir-me da vida. 

Veio aquela grande seca 

De todos tão conhecida; 

E logo vi que era o caso 

De despedir-me da vida. 

Chega enfim - noventa e dois - 

Aquela seca comprida; 

Logo vi que era a causa 

De eu perder a minha vida. 

No ano da seca grande, 

Daquela seca comprida, 

Secaram os olhos d’água 

Donde era minha bebida. 

Mas veio aquela grandi seca 

Por todos ela foi comheçida 

Eli vio todos caminho no fim 

Despôs mesmo emtregar a vida 

 

Nesse diálogo que permeia os textos, há quadras que se mantém muito semelhantes, 

embora sejam percebidas algumas transformações. Um exemplo é a quadra que traz a fala 

de um vaqueiro valente e habilidoso que se apresenta como a grande alternativa para a 

prisão do boi, mas que também fracassa. Nas quatro versões destacadas abaixo, em que a 

quadra é bastante semelhante, o vaqueiro tem o nome de Inácio Gomes. 

 

Publicação de José de 

Alencar 

Publicação de Sílvio Romero  Publicação de Rodrigues 

de Carvalho 

Manuscrito de Pedro Braga 

– Corra, corra, camarada, 

Puxe bem pela memória 

Que não vim da minha terra 

Para vir contar estória. 

“Corra, corra, camarada, 

Puxe bem pela memória; 

Quando eu vim da minha terra 

Não foi pra contar história.” 

– Corra, corra, camarada, 

Puxe bem pela memória 

Que não vim da minha terra 

Para vir contar estória. 

Corri corri camarada 

Pucha bem pela memória 

Quando sai di minha terra 

Não foi para contar historia 

 

Na versão publicada por Americano do Brasil, há a menção ao vaqueiro habilidoso 

sem que ele seja nomeado. Observa-se que a quadra sofre mais transformações em 

comparação com as quadras das outras versões, no entanto, é possível perceber a 

manutenção do enredo e de construções poéticas que mantêm o diálogo entre as quadras: 

Corra, corra boi de fama, 

Puxe bem pela memória, 

Quando eu vim de Pau Jaú, 

Não vim cá contar história. (BRASIL, 1973, p. 172) 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

81 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

As analogias emergem também da estrutura dos textos. Apesar de haver uma 

variação quanto ao número de versos dos poemas – a versão publicada por José de 

Alencar tem 180 versos; a versão publicada por Sílvio Romero, 212 versos; a versão 

publicada por Rodrigues de Carvalho, 244 versos; a versão publicada por Americano do 

Brasil, 160 versos; o manuscrito de Pedro Braga, 181 versos –, prevalecem em todos os 

poemas quadras com rimas em ABCB. O texto publicado por Sílvio Romero não está 

dividido, graficamente, em quadras, mas separado em seis partes com número variável de 

versos. No entanto, as quadras estão presentes, podendo ser destacadas no ritmo e na 

própria pontuação empregada, como se pode observar nas estrofes abaixo em que as 

quadras foram destacadas: 

Veio aquela grande seca 

De todos tão conhecida; 

E logo vi que era o caso 

De despedir-me da vida. 

Secaram-se os olhos dágua 

Onde eu sempre ia beber, 

Botei-me no mundo grande, 

Logo disposto a morrer. 

A métrica mantém-se regular em todos os poemas publicados, sempre com versos 

de sete sílabas. No texto manuscrito de Pedro Braga, apesar de algumas variações, 

predominam os versos de sete sílabas, como se pode verificar nos trechos transcritos 

abaixo: 

Era u / ma / vez / um / boi / ra / bi / xo (7) 

Boi / di / fa / ma / fi / qou / co / nhe / ci / do (9) 

Ja / mais / não / ha / ve / rá / ou / tro (7) 

Por / ser / as / sim / tão / des / te / mi / do (8) 

Su / a / fa / ma e / ra / tão / gran / di (7) 

Que em / chi / a / to / do / ser / tão (7) 

Vi / nha / di / lon / jis / va / quei / ros (7) 

Pa / ra / lhi / po / rem / no / chão (7) 

As quadras, o esquema de rimas e a métrica apontam o vínculo do poema com a 

tradição oral, uma vez que esta estrutura é recorrente na poesia dessa tradição. Luís da 

Câmara Cascudo (1984, p. 339), por exemplo, observa que as quadras podem ser 

consideradas a mais antiga estrutura da poesia popular. Segundo o autor, as quadras, com 

rimas ABCB e versos de sete sílabas são recorrentes em desafios e romances do gado, 

além de se apresentar também no cancioneiro espanhol e português. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

82 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Acompanhando diálogos e analogias entre esses textos, percebe-se a presença da 

instabilidade poética que se inscreve na movência do texto oral que, conforme se 

observou a partir de Paul Zumthor (1997), contribui para a potência criadora do fazer 

poético da tradição oral. Desse modo, o próprio processo de registro e publicação desses 

poemas aproxima-se da dinâmica da tradição oral e se faz movente, trazendo à tona, por 

exemplo, a ação de quem escreve. 

Isso pode ser observado na primeira publicação do poema “Rabicho da Geralda”. 

José de Alencar (1994, p. 36), ao comentar sobre a versão do poema registrado na carta 

enviada a Joaquim Serra, informa que o texto é resultado de uma “paciente restauração”, 

em que o escritor tenta aproximar-se daquela que seria a versão primeira do poema, 

comparando-se as versões que possuía tendo por base o registro feito em Ouricuri/PE. 

Há críticas a este trabalho de estabelecimento do texto feito por José de Alencar. 

Sílvio Romero criticou a versão do “Rabicho da Geralda” publicada por José de Alencar, 

por não representar um texto original, pois teria sido estabelecida a partir “da fusão de 

quatro versões mediante ‘paciente restauração’”. (NASCIMENTO, 1986, p. 209) 

Também Luís da Câmara Cascudo (1984, p. 117) é levado por esse desejo de 

encontrar o texto primeiro, atribuindo a Sílvio Romero o crédito do registro mais antigo 

do poema, sem mencionar, no entanto, a publicação feita por José de Alencar: 

Na versão coligida por Sílvio Romero, incontestavelmente a mais antiga e sem 

maiores interpolações, vários termos são do século XVIII e correntes do sertão. 

Há tantíssimos anos que ninguém diz ‘mortório’ por funeral e construções 

ainda lembrando Portugal: 

Encontrou Tomé da Silva 

Que era velho topador, 

— Dá-me novas do Rabicho 

Da Geralda, meu senhor? 

É interessante observar a movência dessas inscrições tomando-se como exemplo o 

manuscrito de Pedro Braga. Esse manuscrito revela maior semelhança com o texto 

publicado por José de Alencar. A analogia evidencia-se na própria estrutura, uma vez que 

o manuscrito de Pedro Braga apresenta 181 versos, e o texto publicado por José de 

Alencar, 180 versos. Há ainda quadras idênticas que aproximam estes dois textos, 

conforme se pode observar nos exemplos a seguir. 

 

Manuscrito de Pedro Braga Publicação de José de Alencar 

Quando este cabra chegou Quando esse cabra chegou 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

83 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Na fazenda do Guichaba 

Foi todo mundo dizemdo 

Agora o rabixo acaba 

Na fazenda da Quixaba, 

Foi todo o mundo dizendo: 

Agora o rabicho acaba. 

Nesta passagem eli deu linha 

Discansou seu coração 

Porque ainda não é desta feita 

Que o rabixo vai ao morão 

Nesta passagem dei linha, 

Descansei meu coração; 

Que não era desta feita 

Que o Rabicho ia ao moirão. 

Corri corri companheiro 

Corri corri camarada 

Quando vim di minha terra 

Não foi para dar barrigada 

“Puxe bem pela memória, 

Corra, corra, camarada, 

Quando eu vim da minha terra 

Não vim cá dar barrigada.” 

 

Junto a essa semelhança, a versão escrita por Pedro Braga revela essa transmissão 

dinâmica do texto oral. Em quatro dos textos aqui analisados, o foco narrativo aparece 

em primeira pessoa, em que o animal se apresenta e conta sua história: 

 

Publicação de José de 

Alencar 

Publicação de Sílvio Romero Publicação de Rodrigues de 

Carvalho 

Publicação de Antônio 

Americano do Brasil 

Eu fui o liso Rabicho, 

Boi de fama conhecido 

Nunca houve neste mundo 

Outro boi tão destemido. 

Eu fui o liso Rabicho, 

Boi de fama conhecido; 

Nunca houve neste mundo 

Outro boi tão destemido. 

Sou o boi liso, rabicho, 

Boi de fama, conhecido, 

Minha senhora Geralda 

Já me tinha por perdido. 

Eu fui um lindo rabicho, 

Rabicho desconhecido, 

Minha Senhora Geralda 

Já me tinha por perdido. 

 

No texto escrito por Pedro Braga prevalece o foco narrativo em terceira pessoa, 

apenas ao final do poema ouve-se a voz do boi. 

Era uma vez um boi rabixo 

Boi di fama fiqou conhecido 

Jamais não haverá outro 

Por ser assim tão destemido 

Essa mudança do foco narrativo no texto de Pedro Braga pode ter sido motivada 

pela leitura de versões do poema presentes em folhetos de cordel. Nestas versões, talvez, 

o poema estivesse escrito em terceira pessoa. Segundo informações de sua família, o 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

84 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

contador era leitor de folhetos de cordel, e, como se observou por intermédio de Câmara 

Cascudo (1984) e Bráulio do Nascimento (1986), o “Rabicho da Geralda” é um poema 

tradicional na poesia popular e é recorrente entre os cordelistas. No desenvolvimento da 

pesquisa de mestrado mencionada anteriormente, não tivemos acesso aos folhetos de 

cordel de Pedro Braga, que, segundo a família do contador, perderam-se após sua morte. 

Também não localizamos versões do poema “Rabicho da Geralda” publicados em 

folhetos de cordel. Contudo, em outros poemas do ciclo do boi é possível encontrar o foco 

narrativo em terceira pessoa. Um exemplo é a “História do boi miterioso”, publicada em 

cordel por Leandro Gomes de Barros : 

Durou vinte e quatro anos 

nunca ninguém o pegou 

vaqueiro que tinha fama 

foi atrás dele, chocou 

cavalo bom e bonito 

foi lá, porém estacou (NASCIMENTO, 1986, p. 223).  

Assim, considerando-se movências e transformações das expressões poéticas de 

tradição oral, talvez a possível versão do poema a que teve acesso Pedro Braga tenha sido 

um texto que passou pela mudança de foco narrativo em seu processo de transmissão e 

publicação em cordel. 

Além dessa possível ressonância de versões do poema “Rabicho da Geralda” 

registrados em cordel, verifica-se também no texto de Pedro Braga a inscrição de sua 

própria voz poética. Conforme se destacou anteriormente, Pedro Braga, tendo 

frequentado a escola por apenas cerca de três anos, possui uma escrita que não segue as 

normas ortográficas. Há uma orientação sonora na grafia das palavras (di, lhi, onzi, fomi), 

fazendo com que sua escrita se inscreva no intenso trânsito entre o oral e o escrito. 

Tomando-se duas quadras que possuem analogia entre o manuscrito de Pedro Braga 

e a publicação de José de Alencar, é possível observar uma espécie de tradução. É como 

se Pedro Braga tomasse uma versão publicada com prevalência do português padrão 

escrito e a traduzisse para sua forma singular de escrita. 

 

José de Alencar Pedro Braga 

No fim de uma semana 

Voltaram mortos de fome, dizendo: 

“O bicho, senhores, 

No fim di uma semana 

Voltaram mortos de fomi 

Dezemdo o boi semhores 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

85 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Não é boi; é lobisome.” Não é boi é lubizoni 

 

Nesta escrita do poema “Rabicho da Geralda” feita por Pedro Braga, realiza-se uma 

espécie de devolução ao texto de um certo “índice de oralidade”, expressão tomada aqui 

de Paul Zumthor (1993). Pedro Braga garante na escrita mais traços de oralidade além 

daqueles já descritos, por exemplo, com relação à métrica e rimas presentes nas versões 

do poema. É interessante destacar que a configuração deste “índice de oralidade” acontece 

em relação ao texto criticado por pesquisadores por estar distante de um texto primeiro 

da tradição oral, já que, conforme se observou, a versão publicada por José de Alencar 

foi estabelecida em um trabalho de edição a partir de quatro versões do poema. Assim, há 

no manuscrito de Pedro Braga um comprometimento com o discurso oral, em que se 

configura uma espécie de performatização da letra por uma escrita que explicita de 

maneira intensa o sopro do verbo. 

Movências e transformações do “Rabicho da Geralda” se fazem ainda mais 

presentes na última parte do poema escrito por Pedro Braga, quando há a mudança do 

foco narrativo. A voz em terceira pessoa, que até então diferenciava o texto de Pedro 

Braga das outras versões do poema, em que há a narrativa em primeira pessoa, cede lugar 

à voz do boi Rabicho, que, após a prisão, toma a palavra no poema para fazer uma 

despedida, antes que seja decretada sua morte. 

despedida 

A Deus campos de lindas flores 

A Deus ribeirão di aguas correntis 

Agora emtrego Deus minha vida 

No meio de tamta gemte 

A Deus buracos e furnas 

Ondi mi julgaram lubizoni 

Agora emtrego Deus minha vida 

Pelas mãos pervessas dos homens 

A Deus regatos di puras aguas 

Muitas vezis a sêde matei 

Com minha mãe adinti ou atraz 

Muitos valinhos eu pulei 

A Deus xicixi emfernais 

Muitos vaqueiros eu emganei 

É possível perceber que, neste encerramento do poema de Pedro Braga, a inscrição 

de uma singularidade em relação às versões aqui abordadas acontece em diálogo com 

outros poemas do ciclo do boi, observando-se uma espécie de bricolagem de elementos 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

86 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

presentes em outras narrativas. Essa despedida do animal aparece, por exemplo, no 

encerramento do “Romance do Boi da Mão de Pau”, cuja autoria é atribuída a Fabião 

Hemenegildo Ferreira da Rocha, o “Fabião das Queimadas”: 

Adeus ‘Lagoa dos Veio’, 

E ‘lagoa do Jucá’, 

E serra da Joana Gome, 

E ‘riacho do Juá’... 

Adeus até outro dia, 

Nunca mais virei por cá... 

Adeus ‘cacimba do Salgado’, 

E ‘poço do Caldeirão’, 

Adeus ‘lagoa da Peda’, 

E ‘serra do Boqueirão’, 

Diga adeus que vai embora 

O Boi d’argema na mão... (CASCUDO, 1984, p. 124) 

É interessante perceber com esse exemplo novamente o fenômeno da movência. 

Paul Zumthor (1997, p. 258), em suas reflexões sobre a poesia oral, destacou que, no 

interior de um mesmo texto transmitido oralmente, é possível verificar interferências, 

retomadas, repetições, que apontam para uma circulação de elementos textuais 

migratórios que se combinam de modo variado a cada performance. Assim, segundo o 

pesquisador, a unidade do texto pertence a uma ordem dinâmica de movimentos. De 

forma semelhante ao exemplo destacado acima, do poema “Rabicho da Geralda”, 

Zumthor (1997, p. 271) chama a atenção para o fato de que esses “motivos errantes” da 

poesia oral correspondem a coplas, versos migratórios, resquícios de canções esquecidas 

que se combinam nessa transmissão sempre movente. 

Bráulio do Nascimento (1986, p. 203), ao abordar os poemas do ciclo do boi, 

também aponta esse dinamismo da tradição oral que se faz presente no registro escrito 

dos poemas desse ciclo. Ele observa que uma narrativa em edições sucessivas de folhetos 

de cordel apresenta numerosas variantes. O autor utiliza a metáfora “dança dos textos” 

para nomear esse dinamismo e apresenta o conceito de “variação circular” para abordar 

o movimento constante presente na transmissão e no registro desses textos. 

Percebe-se que a combinação de elementos textuais migratórios nessa transmissão 

movente permeia o trânsito dos poemas do ciclo do gado, com o estabelecimento de 

outros diálogos entre o poema “Rabicho da Geralda” e outros poemas desse ciclo. Um 

exemplo é a estrofe abaixo, de “O boi misterioso”, de Leandro Gomes de Barros: 

Nisso chegou um vaqueiro 

Um caboclo curiboca 

O nariz grosso e roliço 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

87 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A forma de uma taboca 

Em cada lado do rosto 

Tinha uma grande pipoca. (NASCIMENTO, 1986, p. 234) 

Nas cinco versões aqui analisadas do poema “Rabicho da Geralda”, é possível 

observar estrofes que mantêm grande semelhança com a estrofe de “O boi misterioso” 

transcrita acima, em que o vaqueiro que se apresenta com a habilidade necessária para 

prender o boi é, em todos os poemas, descrito como “cara de pipoca”: 

 

Publicação de José de 

Alencar 

Publicação de Sílvio 

Romero 

Publicação de Rodrigues 

de Carvalho 

Publicação de 

Antônio Americano 

do Brasil 

Manuscrito de Pedro 

Braga 

Resolveram-se a chamar 

De Pajeú um vaqueiro; 

Dentre todos que lá tinha 

Era o maior catingueiro. 

Chamava-se Inácio Gomes, 

Era um cabra coriboca, 

De nariz achamurrado, 

Tinha cara de pipoca. 

Resolveram-se a chamar 

De Pajeú um vaqueiro; 

Dentre todos que lá tinha 

Era o maior catingueiro. 

Chamava-se lnácio Gomes, 

Era um cabra coriboca, 

De nariz achamurrado, 

Tinha cara de pipoca. 

Nesse tempo tinha ido 

A Pajeú ver um vaqueiro; 

Dentre muitos que lá tinha, 

Viera o mais catingueiro. 

Este veio por seu gosto, 

Trazendo sua guiada, 

E desejava ter encontro 

Com o rabicho da Geralda. 

Chamava-se Inácio Gomes, 

Era cabra curiboca, 

O nariz achamurrado 

Cara cheia de pipoca. 

Veio de lá um cabra feio 

Montado num alazão: 

Tinha a cara pipocada 

E a cabeça de facão. 

Tratarão di chamar 

Tal poi já um vaqueiro 

Demtri todos que havia 

Era o maior catingueiro 

Chama-si Inácio Gomis 

Era um cabra curiboca 

De nariz achamurrado 

Tinha a cara di pipoca 

 

Além da despedida do animal, observa-se nos últimos versos do poema manuscrito 

por Pedro Braga a forte presença da hipérbole, também presente em outros poemas de 

tradição oral, inclusive em poemas do ciclo do boi. 

E todos saltaram dentro, 

Uns cinqüenta pra matar, 

Trinta nos pés, dez nos chifres, 

Ainda mais três pra sangrar. 

O sangue do boi rabicho 

Fez a maior confusão, 

Afogou um dos vaqueiros, 

De maior opinião. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

88 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Acabou o boi de fama, 

Corredor mais famanaz, 

Outro boi como o rabicho, 

Nunca mais outro haverá. 

Então disse José Lopes 

Ao compadre da Malfada: 

“Só assim nós comeria 

O rabicho da Geralda.” 

O couro do boi rabicho 

Deu muito par de surrão 

Para carregar areia 

Da praia do Maranhão. 

Uma das quadras do poema escrito por Pedro Braga, em que se conta sobre a 

utilização do couro do boi para o fabrico de surrões, aparece na versão do poema “Boi 

Espácio” publicada por Sílvio Romero (1954, p. 213): 

O couro do Boi-Espácio, 

tirado por minha mão, 

deu trinta jogos de malas, 

nove pares de surrão. 

Sobre a hipérbole, Bráulio do Nascimento (1986, p. 248) observa que esta figura de 

linguagem “destaca-se como um dos processos estilísticos de maior incidência na poesia 

tradicional e na popular.” 

Percebe-se também a alteração na estrutura do poema escrito por Pedro Braga a 

partir do momento em que o boi Rabicho toma a palavra para fazer sua despedida. A 

métrica, em que predominavam os versos de sete sílabas, altera-se, tornando-se irregular, 

com versos que variam entre seis e nove sílabas. As quadras, que até então 

predominavam, cedem lugar para a ocorrência de estrofes de cinco e seis versos. 

Despedida 

A / Deus / cam / pos / de / lin / das / flo / res (8) 

A / Deus / ri / bei / rão / di a / guas / cor / ren / tis (9) 

A / go / ra em / tre / go / Deus / mi / nha / vi / da (9) 

No / mei / o / de / tam / ta / gem / te (7) 

A / Deus / bu / ra / cos / e / fur / nas (7) 

On / di / mi / jul / ga / ram / lu / bi / zo / ni (9) 

A / go / ra em / tre / go / Deus / mi / nha / vi / da (9) 

Pe / las / mãos / per / ves / sas / dos / ho / mens (8) 

Logo após a despedida do boi, a estrutra anterior do poema é retomada, com as 

quadras e o predomínio dos versos setissílabos, além do retorno à voz narrativa em 

terceira pessoa. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

89 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Vi / e / ram / treis / ba / ca / mar / te (7) 

To / dos / treis / bem / car / re / ga / do (7) 

Os / treis / ti / ros / que / lhi / de / rão (7) 

Ne / nhum / não / foi / tres / pas / as / do (7) 

É interessante observar que a movência da tradição oral, aqui destacada nos 

registros escritos do poema “Rabicho da Geralda”, faz com que a unidade do texto 

pertença a uma ordem dinâmica de movimentos variados, e a narrativa, assim como o boi 

em fuga pelo sertão, pode correr por outras páginas. 

Em “Uma estória de amor (Festa de Manuelzão)”, novela do escritor mineiro 

Guimarães Rosa, aparece o “Romanço do Boi Bonito”, narrado pelo personagem Velho 

Camilo. A novela de Guimarães Rosa, publicada pela primeira vez em 1956 em Corpo 

de baile, narra os preparativos e a própria festa de inauguração de uma capela, idealizada 

por Manuelzão, que funda a comunidade da Samarra. Na noite que antecede a festa, as 

pessoas se reúnem para ouvir histórias narradas pelos personagens Joana Xaviel e Velho 

Camilo. Neste momento, o Velho Camilo inicia a narração do “Romanço do Boi Bonito”, 

uma narrativa que se vincula ao ciclo do boi da poesia popular, cujo enredo traz o boi em 

fuga pelo sertão desafiando vaqueiros. 

 

 

Desapareceu, apareceu. Corria mais do que o vento. O Vaqueiro partiu a ele: 

fechou as barrigas-das-pernas, contra a sela, contra as abas. Formaram carreira. 

Corre de riba, corre de baixo, levando esse Boi de vista, se debruçou do Cavalo. 

E por terras tão compridas. Corre no duro, corre na lama, corre no limpo e no 

fechado. 

Assunga o casco do Boi, assenta o casco do Cavalo. Aí o raso do campo, aí o 

serro da serra: matagão  o Boi desentrou de rompe, de rempe veio o Cavalo. 

A uma profunda grota: o Boi resumiu e voou; o Cavalo juntou as quatro, voado; 

assim pularam o valo. Sempre iam em rumo direito, nunca se desatravessavam. 

O que, surdo, disse o Boi:  ‘Homem, longe de mim, homem!’  ‘Boi, que 

não!’  o Vaqueiro pensava. Traquejava, aperreava. Todo estava. (ROSA, 

2016, p. 205-206) 

 

 

Embora na novela de Guimarães Rosa não seja mencionado o boi Rabicho, uma 

vez que o personagem é nomeado como o boi Bonito, há um trecho ao final da narração 

do personagem Velho Camilo, no momento que antecede a morte do boi, em que talvez 

se possa identificar ressonâncias do poema Rabicho da Geralda com a ocorrência da 

palavra rabicho: “O de ver que tinha o Boi: nem ferido no rabicho, nem pego na maçaroca, 

nem risco de aguilhada. O Vaqueiro mais citou. O Cavalo não falava.” (ROSA, 2016, p. 207) 

Considerando-se o diálogo frequente da obra de Guimarães Rosa com a tradição oral e 

popular, é possível perceber nessa narração encenada pelo personagem Velho Camilo uma 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

90 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

transcriação2 de uma narrativa do ciclo do boi. Mais uma vez, narrativas do boi se 

movimentam e se transformam. 

Desse modo, as cinco versões aqui abordadas do poema “Rabicho da Geralda”, e 

ainda a transcriação de um poema do ciclo do boi por Guimarães Rosa, revelam a 

dinâmica da tradição oral, sempre movente, inscrita no texto escrito. Como destacou Paul 

Zumthor (1997, p. 266), a escrita “gera a lei, instaura de modo ordenado as limitações, 

tanto na palavra, quanto no Estado”; fixa a palavra. Observando os textos aqui abordados, 

percebe-se que, mesmo escrita, a voz poética escapa da lei que fixa e se configura segundo 

uma ordem do movimento. Nessa outra ordem, assim como o boi que corre solto, 

desprendido do curral, a história pode continuar a correr numa circulação constante de 

boca a boca, de boca a letra, de letra a letra, de letra a boca... 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALENCAR, José de. O nosso cancioneiro. Campinas: Pontes, 1994. 

 

BRAGA, Pedro Cordeiro. [Manuscritos]. 

 

BRASIL, Antônio Americano do. Cancioneiro de trovas do Brasil Central. 2. ed. 

Goiânia: Gráfica do Livro Goiano, 1973. 

 

CAMPOS, Haroldo de. Deus e o diabo no Fausto de Goethe. São Paulo: Perspectiva, 

1981. 

 

CARVALHO, José Rodrigues de. Cancioneiro do Norte. 3. ed. Rio de Janeiro: Instituto 

Nacional do Livro, 1967. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Literatura oral no Brasil. 3. ed. Belo Horizonte: Itatiaia; 

São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1984. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Vaqueiros e cantadores. Belo Horizonte: Itatiaia; São 

Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1984. 

 

NASCIMENTO, Bráulio do. O ciclo do boi na poesia popular. In: DIÉGUES JÚNIOR, 

Manuel et al. Literatura popular em verso: estudos. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: 

EDUSP; Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 1986. 

 

                                                             
2 O termo transcriação é tomado aqui com base nos estudos de Haroldo de Campos, que o cunhou em 

diálogo com reflexões sobre tradução criativa de textos poéticos desenvolvidas por Walter Benjamin, Ezra 

Pound e Roman Jakobson. Haroldo de Campos (1984) observa que o processo tradutório de textos criativos 

envolve sempre recriação. Assim, a tradução configura-se como exercício criativo – transcriação – “irmã 

gêmea da criação”, que cria caminho para que o texto, sobretudo o texto poético, possa transportar-se, 

habitar outros lugares, outras culturas, num processo de transpoetização. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

91 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

PRADO JÚNIOR, Caio. Formação do Brasil contemporâneo: colônia. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2011. 

 

ROMERO, Sílvio. Cantos populares do Brasil. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio 

Editora, 1954. 

 

ROSA, João Guimarães Rosa. Manuelzão e Miguilim. 12. ed. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2016. 

 

SOUZA, Josiley Francisco de. Pedro Braga: uma voz no Vau. 2006. Dissertação 

(Mestrado em Literatura Brasileira) – Faculdade de Letras, Universidade Federal de 

Minas Gerais, Belo Horizonte, 2006. 

 

ZUMTHOR, Paul. A letra e a voz: a “literatura” medieval. Tradução de Jerusa Pires 

Ferreira e Amálio Pinheiro. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira, Maria 

Lúcia Diniz Pochat e Maria Inês de Almeida. São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

92 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

UMA APOLOGIA DE ROBERTO BENJAMIN 

                                                                                                          Jerusa Pires Ferreira* 

RESUMO: Este texto, que é, em princípio, um elogio à contribuição do pesquisador pernambucano e 

amigo Roberto Benjamin, estende-se, fazendo de um roteiro de ações do oral/ impresso, das oralidades e 

seus veículos e agentes de edição, uma plataforma para pensar: inventários de temas e pesquisas, conceitos 

de texto e tradição e finalmente o grande jogo da memória recriada, a partir da própria memória de 

apreciadores e ouvintes. Rito e tradição, e todo um elenco de personagens encontrados e valorizados, 

convidam ao legado e às propostas do pesquisador, que se reúnem às nossas. 

Palavras-chave: Tradição. Recepção. Memória. Poesia oral. Texto de cultura. 

RESUMÉ: Ce texte, d’abord un éloge à la contribution du chercheur du Pernambouc et très cher ami 

Roberto Benjamin, se déroule comme un chemin des actions concrètes de l’oral /imprimé, les oralités 

traditionelles et les agents d’ imprimerie et de la performance. Une base à penser les inventaires des thèmes 

de recherche, des conceptions referentes aux textes, à la tradition et finalement à la mémoire, lorsque on 

discute l’importance des apologistes, soit quelques uns qui gardent la mémoire des presentations et qui 

l’enregistrent par coeur. Des rites et des traditions, et tout un réseau de personnages rencontrés et mis en 

evidence, invitent à l’héritage du chercheur et aux voies qu’on suit, en les rapprochant des nôtres. 

Mots clés: Tradition. Réception. Mémoire. Poesie orale. Texte de culture. 

 

O querido amigo partiu, sem que pudéssemos cumprir tantos projetos feitos. 

Roberto era folclorista, no sentido mais amplo do termo, um conhecedor da tradição 

popular. Mas era, ao mesmo tempo, escritor e um teórico da comunicação, pioneiro e 

inovador. Nos conhecemos num Simpósio da Universidade Metodista, pelos idos de 

1980, e, a partir daí, foi nascendo uma amizade com muitas significações e despertando 

uma admiração permanente. apesar de algumas divergências, tínhamos muitos pontos em 

comum. 

Possuindo uma intuição muito forte, ele podia detectar temas, a partir dos quais 

giravam tantas de nossas conversas e discussões. 

Tivemos, sempre ao abrigo de nossas casas no Recife, em São Paulo ou na Bahia, 

conversas intermináveis e cheias de promessas. Alguns projetos nos animavam, inclusive 

aquele de levantar, seguir e formular princípios da edição do Cordel, incluindo tipografias 

                                                             
* Jerusa Pires Ferreira é ensaísta e pesquisadora, atuando hoje no Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação e Semiótica da PUC São Paulo. Graduada em Letras e Mestre em História Social pela UFBA, 

é Doutora em Sociologia e Livre Docente em Ciências da Comunicação pela USP, onde atuou como 

docente em Comunicação Social. Em Pós-Doutorado na Alemanha, desenvolveu pesquisa sobre o tema do 

Fausto. Entre suas obras mais conhecidas estão Armadilhas da Memória, Cavalaria em Cordel, O livro de 

São Cipriano e Matrizes Impressas do Oral. E-mail: jpfer@uol.com.br 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

93 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

e tipógrafos, personagens e ações desse universo tão especial. Folhetos, previsões, 

almanaques. Foi então que pude me aproximar de um editor como João José e de sua 

tipografia. 

Os Almanaques ocuparam um grande espaço no universo de Roberto, e aí tanto os 

pernambucanos como os de outras origens levaram o pesquisador a passear por autores, 

editores, ilustradores, e suas formas especificas de dizer e anunciar. 

Foi assim também que pude conhecer alguns criadores que, em sua grande força, 

levaram ao mundo da edição popular a sua marca. Dila, o incomparável xilógrafo, poeta. 

espécie de carimbo de uma singularidade cultural enquanto universalidade.  

Organizando com os colegas Jean Yves Mollier e Hans Jurg Lusebrink em Saint 

Quentin en Yvelines, França, um memorável Encontro Internacional sobre o Almanaque, 

e replicando-o em Campinas, pude contar nos dois eventos com a colaboração de Roberto 

Benjamin, para o entendimento do extraordinário fenômeno que foi a edição do 

Almanaque no sertão nordestino, repercussão do mundo ibérico com feições próprias.  

Também, a partir de sua experiência com os alunos da Universidade Rural de 

Pernambuco, ele nos propõe acompanhar em que medida a mudança de público é capaz 

de interferir no processo de emissão da poesia oral, do improviso e da própria linguagem 

da poesia popular. 

Uma outra sugestão sua foi a de ligar a poesia oral proferida, cantada, contada, aos 

“apologistas”, àqueles admiradores que a cultivam em suas modalidades poéticas e a 

partir da memória dos eventos. Este é um tópico que constitui para mim um desafio, ao 

considerar os jogos da memória, e que ainda espero poder desenvolver a contento. Não 

se retém apenas a cantoria ou o desafio, eventualmente ligados a um ou outro episódio, 

mas chegamos a eles e ao seu entendimento, a partir da memória daqueles que os 

apreciavam. Para os estudos do tópico Cultura e Memória, esta parece ser uma 

contribuição extraordinária, porque aponta para uma espécie de lembrança que, uma vez 

evocada e recriada, consagra e faz permanecer aquela experiência. O apologista é o 

admirador, que retém. Na linguagem de Elomar, faz-se uma “puloxia”, louvação dos 

méritos de alguém. Pela memória do admirador recuperam-se detalhes e o todo, a aura 

trazida por atos de performance que colocam a poesia popular em seu modo de ser: 

produção e recepção mais que conjugadas, uma fazendo parte da outra. 

Os estudos da Comunicação e das Tecnologias contemporâneas deveriam 

contemplar a memória recriada, textos frases, tiradas de improviso, e mais ainda a dos 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

94 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

aplausos, vaias, apupos, além da admiração extrema de alguns pela modalidade, texto, 

gênero ou autor. 

Uma importante e não descartável forma de fazer-se história, a da memória, em 

processo de convite à recriação permanente. 

O mundo pelo avesso e o avesso do mundo pelo avesso 

 

No Congresso Ordem e Caos, realizado na PUC-SP, tive Roberto Benjamim como 

meu convidado, para discutir a ordem da desordem do mundo pelo avesso. Ao reunir sua 

experiência sobre o Carnaval, uma nova ordem assumida, ao contrário da ingênua 

concepção de espontaneidade, pudemos trazer as teorias de Ernest Robert Curtius, em 

Literatura Europeia e Idade Média Latina, ao tratar do “Mundo ao Revés”, que nos 

levaria, por exemplo, ao samba do crioulo doido, de Sérgio Porto, como ao Livro dos 

Adynata, de Myriam Fraga, ou à canção de Chico Buarque, “Falando Sério”, e daí por 

diante. Para completar, trouxemos a gravação da “Canção da Flor Anversa”, do trovador 

provençal Rambaud d’Aurenga, na voz de Augusto de Campos, seu poeta/ 

tradutor/intérprete. 

Isso constituiu, a meu ver, uma notável experiência. 

Vieram de Roberto tantas contribuições no domínio das religiões populares, nos 

conhecimentos que aproximam mundo religioso, magia e Carnaval, que seria impossível 

mencioná-las exaustivamente e sem falhas. Viajamos muito pelo Estado de Pernambuco, 

(aliás, é de todo o Pernambuco que se trata) em sua camionete Mitsubishi. apreciando, 

constatando, descobrindo novas coisas. 

Ele que daria ao Maracatu Rural a evidência devida, propiciando novas 

possibilidades de estudo, desde a riqueza das vestes e adereços, gestos, estaturas, aos 

mistérios de proveniências. 

Fui também assim introduzida em Recife, ao terreiro do Pai de Santo Luiz de 

França. E ao subsolo da preparação do Carnaval e do Maracatu. Falo da emoção de estar 

ali no Leão Coroado, cujas referências buscamos também no medievo francês e em 

Chrestien de Troyes. Pude participar, com seriedade e respeito, dos ritos que antecediam 

a saída dos maracatus e entender os jogos das relações com o Poder instituído. Mas ele 

nos levaria a muito mais: ao Encontro dos Maracatus Rurais, aos Caboclos de Lança, a 

personagens e pesquisadores em diálogo, como Maria Alice Amorim, grande 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

95 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

pesquisadora e escritora, e nós ambas a uma notável figura popular, em seus ritos, o Velho 

Consolo, em travestimentos e práticas diabólicas. 

Estamos ainda desenvolvendo um trabalho sobre o estranho personagem. que 

seguimos naquele Carnaval, em operações obscenas, pactuantes e diabólicas. 

Pude ainda entender outros carnavais. Andamos pelas igrejas como a de Igaraçu, 

onde pude presenciar uma dança de Dervixes. Os rodopios em branco ativaram a memória 

de universos distantes, e incisivamente presentes. 

O conto popular e suas extensões visuais e narrativas 

 

Pude visitar os seus arquivos organizados e cuidados com tanto esmero por José 

Fernando, escritório que abrigava o acervo. E pude aprender passagens secretas que ligam 

o pesquisador a um campo infinito e pouco explorado. Em sua casa, na rua da Aurora, eu 

sempre evocando Manuel Bandeira, pude passar horas contemplando a paisagem, 

acompanhando as andanças de seu papagaio, sob a vigilância de Dona Laudelina ou de 

Francisca, nossa nutriz, mesmo correndo o risco de alterar o metabolismo. 

Roberto abria então pequenos envelopes de plástico, e ia me passando maravilhas 

daquela narrativa arqueológica, presente em histórias de príncipes e de princesas. Com a 

colaboração do nosso incomparável tutor Bráulio do Nascimento, rastreamos coisas, 

mitos, da Rússia às Américas, passando por todas as Áfricas, ou por algumas Áfricas, 

também filmados ou narrados por Roberto. 

É fato que um mundo de aprendizagem se abria e era oferecido sem reservas. 

Naquele enorme escritório doméstico, que nós baianos chamamos gabinete, em meio a 

muita desarrumação, tantos achados importantes: ciclos de folhetos, gravuras, 

informações, documentos sobre poesia popular. E ainda, a cada momento, podíamos 

encontrar esculturas, santos populares, como a Santa de Jota Barros, que ele encomendara 

e que fazia parte do ambiente juntamente com as lapinhas e figuras do Bumba meu Boi. 

Também os Ursos, pinturas, esculturas em papel machê, estandartes. 

Registrando presenças e mediações, Roberto seguia, incansável em seu labor. Por 

isso, aproveito esta oportunidade para dizer o quanto ele significa: irmão vigilante, 

cuidando de mim nas areias de Aracaju, ou zelando para que eu não exagerasse nos passos 

acrobáticos, que me fizeram uma vez voltar a Salvador em cadeira de rodas. 

Pesquisador solícito, escritor e transcritor, transmitindo tantos tesouros de culturas 

presentes e imemoriais, ao mesmo tempo. Na casa onde vivo em SP uma bela lapinha 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

96 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

policroma de madeira que veio do Recife, e de sua casa, parece nos dizer da viva e 

próxima presença do amigo, que também nos ensinou a ler as entrelinhas dos folguedos 

e de nossa tradição. Jamais deixou de partilhar o seu conhecimento, provando-nos que 

esta paixão pelos saberes tradicionais nos oferece um arrimo para enfrentar a brevidade 

da vida e a transição dos novos tempos, aturdidores e profusos. Ele consegue também 

fazer entender que esse composto das culturas populares tem a grande possibilidade de 

formar aquilo que o semioticista russo Iuri Lotman chama “texto de cultura”. 

Todo um conjunto de objetos, atores, escultores. dançarinos recitadores, pode 

carregar num folguedo/rito de ressureição tão antigo quanto a voz do mundo, na India 

como em Pernambuco, ou em outros Brasis, a forte presença do que chamamos Bumba 

meu Boi. tão valorizado pelo pesquisador. Assim, num simpósio que realizamos na USP 

em 1985, sobre o Obsceno, e que foi editado como Jornadas Impertinentes, temos um 

cuidadoso trabalho seu, “Nas entrelinhas de um Folguedo”, espécie de chave mestra, para 

ingressar nessa espécie de encenação popular que remonta aos componentes e durações 

de suas origens míticas, cósmicas e ritualísticas. 

E o desafio prossegue, da vivência imediata, do trabalho de campo, o que nos 

conduz à experiência que reúne situações e fatos, teorizações comparativas, encontros 

inesperados que ampliam perspectivas de entendimento do presente. 

São Paulo/Bahia 2018. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

97 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

APRESENTAÇÃO – SEÇÃO LIVRE  

 

 A diversidade de abordagens e objetos é evidente no conjunto de textos desta 

seção. No entanto, podemos identificar algumas convergências que apontam tanto para o 

tema do Dossiê, as relações entre oralidade e escrita na contemporaneidade, quanto para 

os temas mais constantes da nossa Revista, quais sejam, as poéticas populares,  suas 

interfaces e recriações. 

 A abordagem histórica e formal da produção poética de final do século XVIII e 

início do XIX é o mote para o artigo de Gracinéa I. Oliveira, intitulado A POESIA E O 

REPENTE NA OBRA DE LUCAS JOSÉ D’ALVARENGA. Igualmente com foco na 

poesia, dois artigos apresentam empreendimentos analíticos em torno do conceito de  

performance para examinar o movimento do Experimentalismo em Portugal e a 

encenação da autoria: EXPERIMENTALISMO, PERFORMANCE, 

RESSIGNIFICAÇÃO E RESISTÊNCIA: COMENTÁRIOS E BREVE ANÁLISE DE 

“ERRATA (EM FORMA DE SONETO)”, DE FERNANDO AGUIAR, de Priscila 

Vasques Castro Dantas; e FICCIONALIZAÇÃO DE SI E OUTROS TRAÇOS 

PERFORMÁTICOS EM POEMS & INSULTS, DE BUKOWSKI, de Samuel Velasco. 

 Um grupo de textos traz o exame das condições e dos propósitos (sejam eles 

políticos, testemunhais, interculturais, educativos ou humanizadores) do trânsito de 

textualidades e culturas entre a oralidade e a escrita. São eles: A TRANSPOSIÇÃO DA 

ORALIDADE À ESCRITA LITERÁRIA NA CONTEMPORANEIDADE: SEFARAD 

(2001) DE ANTONIO MUÑOZ MOLINA, de Ana Paula de Souza; MULHERES 

NOBRES, MACACOS IGNÓBEIS: NELSON RODRIGUES E XERAZADE, de 

Adriano de Paula Rabelo; A ORALIDADE NO IMPRESSO: O ‘EU-NÓS LÍRICO-

POLÍTICO’ DA LITERATURA INDÍGENA CONTEMPORÂNEA, de Julie Stefane 

Dorrico Peres, “EL GUARANI QUE VIENE A MIM, HORMIGA, TAHIĨ”: A ESCRITA 

ALTERNATIVA E O SABER SITUADO EM MAR PARAGUAYO, de Ana Lúcia 

Liberato Tettamanzy e Paloma de Melo Henrique; REESCRITURA, ORATURA E 

SIMBOLISMO EM ONDJAKI, de Demétrio Alves Paz e Sabrina Ferraz Fraccari; e 

MEMÓRIAS DE ÍNDIO: UMA LEITURA HUMANIZADORA DA LITERATURA 

INDÍGENA DE DANIEL MUNDURUKU, de Nathally Regina M. N. Campos. 

  Por fim, trabalhos de campo envolvendo narrativas orais e memórias resultam em 

reflexões sobre identidades culturais, representações sociais e imaginários regionais. É o 

caso de A DONA DO MATO E OUTRAS HISTÓRIAS QUILOMBOSERTANEJAS, de 

Carlene Vieira Dourado e Mauren Pavão Przybylski; O ENCANTADO MALINO: A 

FACE OBSCURA DO BOTO EM NARRATIVAS RIBEIRINHAS MARAJOARAS, de 

Cristiane do Socorro Gonçalves Farias; e NARRATIVAS CAIPIRAS: A REINVENÇÃO 

DO QUOTIDIANO NA PAULISTÂNIA, de Daniel Batista Lima Borges. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

98 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 Mais uma vez, a Boitatá afirma o compromisso de colocar em diálogo diversas 

perspectivas críticas e criações em torno da palavra, seja ela cantada, improvisada, escrita, 

transculturada, performatizada ou o que for enquanto possibilidade estética e humana. 

Bom proveito a leitores e leitoras, que sigam tão inquietos quanto a nossa ofídica criatura.  

Ana Tettamanzy, Editora. 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

99 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

MULHERES NOBRES, MACACOS IGNÓBEIS: NELSON RODRIGUES E 

XERAZADE 

                                                                                                   Adriano de Paula Rabelo

 

 

RESUMO: Um conto de Nelson Rodrigues e uma história narrada por Xerazade em As Mil e Uma Noites 

apresentam uma surpreendente afinidade temática e de atmosfera, embora os destinos das duas 

protagonistas sejam inversos após seus encontros com um grande macaco: uma delas parte da celebração 

do casamento e da renovação da vida para ser tragada pela morte, ao passo que a outra parte de um processo 

de destruição certa para ser resgatada para a vida. Em ambos os casos há uma obsessão por um animal 

monstruoso, símbolo do que há de mais primitivo por baixo de nossa frágil capa de civilização. 

Reatualizando a ideia psicanalítica da necessidade humana de renúncia ou ao menos de controle dos 

instintos como fundamento da civilização, as duas histórias apresentam muitos pontos de convergência, 

embora pertençam a épocas e universos culturais muito distintos. Partindo de uma leitura cerrada dos dois 

contos, este artigo analisa seus significados e as estratégias narrativas dos dois autores. 
 

Palavras-chave: Nelson Rodrigues. As Mil e Uma Noites. Obsessões sexuais. Arquétipos. 

 

 

 

ABSTRACT: A short story by Brazilian author Nelson Rodrigues and a tale told by Shahrazad in One 

Thousand and One Nights have a striking affinity in their subjects and atmosphere, despite of the reverse 

fate of the two protagonists after meeting an enormous ape. One of them departs from her wedding 

celebration and life renewing to being swallowed up by death, while the other one departs from a destruction 

process to being rescued back to life. In both cases, an obsession for a monstrous animal comes up. This 

animal is a symbol of the most primitive forces underneath our fragile and superficial layer of civilization. 

Both stories retake the psychoanalytic idea of human requirement to renouncing or at least controlling our 

instincts as a base for civilization and they have many convergences, in spite of belonging to very diverse 

epochs and cultures. Through a close reading approach, this article analyzes the two stories, their meanings, 

and the narrative strategies used by the two authors.  

 

Keywords: Nelson Rodrigues. One Thousand and One Nights. Sexual obsessions. Archetypes.  

 

 

1 Dois contos sério-cômicos 

 

Um dos aspectos pelos quais Nelson Rodrigues é imediatamente reconhecido no 

imaginário brasileiro diz respeito a sua exploração de elementos grotescos, bizarros, 

anômalos nos vários gêneros literários aos quais se dedicou. Em geral a degenerescência 

exposta pelo escritor simboliza a putrefação de uma família, de uma classe ou de toda a 

sociedade. Tal deterioração emerge sempre da psicologia de personagens que, 

encontrando-se numa situação-limite, deixam aflorar desejos inconfessáveis, 

comportamentos extravagantes, repulsas a deformações corporais, maus cheiros ou maus 

                                                             


 Doutor em Literatura Brasileira pela Universidade de São Paulo, pós-doutorando em História pela mesma 

universidade. E-mail: aprabelo@hotmail.com  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

100 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

hábitos. É comum que alguns desses personagens cheguem mesmo, numa reversão de 

expectativas, a manifestar certa volúpia em chafurdar na degradação. Se isso provoca um 

efeito desagradável e tenso que prenuncia um desenlace trágico, a acumulação e, por fim, 

o excesso desses elementos fazem com que frequentemente o humor se imiscua no clima 

“pesado” das histórias do escritor. 

Já as Mil e Uma Noites, caudalosa compilação de histórias populares originárias 

do Oriente Médio e do sul da Ásia, enfeixam contos maravilhosos, anedóticos, de intriga, 

de amor, de aventuras, de cavalaria, de temas históricos, detetivescos e fesceninos, bem 

como apólogos e fábulas. Em muitos momentos, as narrativas de Xerazade também 

exploram o grotesco físico e de caráter por meio de uma ampla variedade de personagens, 

em geral para efeito cômico ou no mínimo de estranhamento.  

Seguindo a trilha do grotesco e seus efeitos, este trabalho propõe fazer uma leitura 

paralela entre o conto “O macaco”, de Nelson Rodrigues, e a “História de Wardan, o 

açougueiro, com a filha do vizir”, um dos contos de As Mil e Uma Noites. “O macaco” 

foi publicado nos anos 1950, na coluna do jornal Última Hora “A Vida Como Ela É...”, 

e mais tarde, em 1992, no livro A Vida Como Ela É...: O Homem Fiel e Outros Contos, 

edição da Companhia das Letras, com seleção e organização de Ruy Castro. Esta é a 

versão utilizada para este trabalho. Já a “História de Wardan...” está publicada no volume 

4 da edição da Saraiva de As Mil e Uma Noites, lançada em 1961, com tradução de Nair 

Lacerda (partes em prosa) e Domingos Carvalho da Silva (partes em verso). Ambas as 

histórias expõem esdrúxulas paixões amorosas entre uma mulher e um macaco. É 

impressionante o fato de duas criações pertencentes a épocas e universos culturais tão 

distintos possuírem tantos pontos de convergência, os quais serão aqui analisados. 

Na exposição dos enredos das duas narrativas, farei uma espécie de close reading, 

citando termos, expressões e falas mais significativas para uma compreensão detalhada 

dos acontecimentos. Juntamente com essa apresentação dos enredos, haverá uma 

interpretação dos textos num nível mais superficial. Uma interpretação mais aprofundada 

ocorrerá nas partes intituladas “Simbologia do macaco” e “O grotesco”. 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

101 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

2 “O macaco”, de Nelson Rodrigues 

 

O conto de Nelson Rodrigues, tal como nas tragédias clássicas, concentra toda a 

ação em um só dia. Ou praticamente num dia apenas, pois a protagonista da história 

adoece depois de ver o novo gorila do zoológico do Rio de Janeiro, e no último parágrafo 

há somente uma brevíssima informação de que ela “morreu dois meses depois” 

(RODRIGUES,1992, p. 203). À parte isso, todos os acontecimentos se dão na véspera do 

casamento de Beata com Lisandro, com quem ela namorou durante dois anos.  

Aparentemente nada no começo da história indica o rumo que a ação há de tomar 

do meio para o fim daquele dia. No ambiente doméstico, depois de uma semana muito 

agitada, Beata, ao encontrar seu pai, tem com ele uma conversa sobre suas bodas. Entre 

as intervenções do narrador e as falas dos personagens, o leitor é informado de que ambos 

estão exultantes. O pai, quando a encontrou, “esfregou as mãos, numa satisfação 

profunda” (RODRIGUES,1992, p. 199), antes de, emocionado, balbuciar uma bênção à 

moça, em prol de sua bem-aventurança matrimonial. Para além dessa propensão à 

emotividade, o conto nos informa ainda que ele se chama Dr. Laerte, é velho, sofre do 

coração e toma sempre o partido da filha em qualquer situação. 

Beata, por sua vez, adolescente delicada de 17 anos, “nasceu em berço de ouro” e 

“pertencia a uma família esplêndida” em que “havia barões, baronesas e um ministro do 

Império” (RODRIGUES,1992, p. 199). Em sua conversa com o pai, ela “suspira, 

transfigurada”, “tem um novo suspiro”, fica “com lágrimas nos olhos” 

(RODRIGUES,1992, p. 199), tem arrepios. Verbaliza de forma recorrente e enfática a 

felicidade absoluta em que se encontra no momento em que está prestes a se casar: “Feliz 

demais!”, “Nunca pensei que se pudesse ser tão feliz!”, “quem sabe se tanta felicidade 

não é pecado?” (RODRIGUES,1992, pp. 199-200). No universo profundamente cristão 

da família que se nos apresenta, essa alusão a uma felicidade pecaminosa pode ser 

interpretada como um inconsciente presságio da derrocada de Beata, que se precipitará 

poucas horas depois. 

Para dar um fechamento à perfeição inicial dessa ordem familiar, o narrador 

também apresenta o noivo ausente da cena que abre o conto. Conforme sua descrição, 

Lisandro “também era rico (ou de família rica), fisicamente bonito e moralmente bem 

formado”, possuindo ainda “o destino do diplomata” (RODRIGUES,1992, p. 199). Essas 

construções românticas de Beata e Lisandro encontrarão seu epítome quando eles forem 

considerados em sua relação, uma vez que “não se podia imaginar um casal mais perfeito 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

102 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

(...), entre os dois, só existiam afinidades, seja de dinheiro, seja de posição, seja de 

virtudes pessoais” (RODRIGUES,1992, p. 199).  

Como se vê, na descrição da véspera do grande acontecimento, bem como na 

composição dos personagens, o narrador realiza um acúmulo de ventura e virtude a fim 

de colocar a protagonista, seu noivo e seus familiares numa posição elevada e numa 

condição ditosa que haverão de perder de maneira irremediável, intensificando o efeito 

trágico da narrativa. Os próprios nomes dos três personagens introduzidos até aqui 

ajudam a compor essa atmosfera. “Beata” remete obviamente à beatitude na qual a 

protagonista já se encontra, assim como àquela que o casamento perfeito a ser 

concretizado no dia seguinte lhe promete. “Lisandro”, nome de um célebre comandante 

militar de Esparta no século IV a.C., significa “aquele que liberta ou que protege a 

humanidade”. Nada mal para um marido numa sociedade fortemente patriarcal. “Laerte” 

também vem do grego e quer dizer “levantador de pedras”. Também nada mal para um 

pai que ajuda abrir os caminhos de seus filhos e é um esteio familiar. 

Essa harmonia começa a ser quebrada depois do almoço, quando Beata, 

cansadíssima devido à azáfama dos dias anteriores, recebe a visita de sua amiga Geni. 

Esta personagem, que funciona como uma emissária do mundo exterior, da desordem das 

ruas, chega animada e sedutora, informando que ficará pouco tempo, pois está a caminho 

do jardim zoológico do Rio de Janeiro, onde acaba de chegar uma grande atração: o novo 

gorila. Para que Beata se distraia um pouco de suas canseiras pré-nupciais, Geni convida-

a para acompanhá-la, prometendo levá-la e trazê-la de volta em seu automóvel. Embora 

relutante, a noiva aceita o convite a instâncias da mãe e das irmãs. Parte, então, fazendo 

uma recomendação banal para sua família, que no final revelará a ironia típica de Nelson 

Rodrigues: “Se Lisandro telefonar, avisa que eu não demoro. Volto já!” 

(RODRIGUES,1992, p. 200). 

Ainda no que tange aos nomes dos personagens, se aqueles pertencentes ao domus 

chefiado pelo Dr. Laerte ou que a ele estão prestes a se associar possuem nomes que 

remetem a sua posição social, sua fortuna e suas virtudes, a figura que chega de fora e 

parte com Beata possui um nome comum entre as classes mais populares no Brasil. Geni 

é um derivado e um diminutivo “Joana”, nome originário do latim, significando algo 

como “agraciada por Deus” ou “Deus perdoa”. Esse significado se revelará um tanto 

irônico, já que Geni, com seu automóvel, exercerá um papel semelhante ao de Caronte, o 

barqueiro do Hades na mitologia grega, conduzindo Beata para o mundo dos mortos ao 

colocá-la em contato com algo que fará vir à tona todo um caos interior que a destruirá.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

103 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

O centro de interesse do conto, o momento em que Beata se vê diante da jaula do 

macaco, acontecimento que desencadeará a tragédia, é apresentado de forma muito breve 

mas muito densa num único parágrafo. Entre o trajeto das duas amigas até o zoológico e 

o momento em que decidem retornar para casa, as falas das personagens e as intervenções 

do narrador compõem um perfil da besta selvagem que motivou aquela visita. Conforme 

essas impressões, o gorila é “uma coisa tremenda”, o “King Kong escrito”, “algo 

gigantesco e inenarrável”, “feio demais”, “horrível” (RODRIGUES,1992, p. 200-201). A 

visão dessa criatura provoca forte impacto emocional nas duas moças, que ficam 

“boquiabertas”. Beata “imobilizou-se, como que magnetizada (...), assombrada”. Geni 

fica “crispada” e parece experimentar “um sentimento de terror profundo”. Por fim, “tem 

um riso que é o disfarce histérico de sua angústia” (RODRIGUES,1992, p. 200-201). 

Contudo, para além da aparência do animal, um fato haverá de causar uma 

sensação mais profunda e mais duradoura em Beata, algo que será percebido por Geni, 

que comenta com ela: “Está te olhando! Gostou de ti!” (RODRIGUES,1992, p. 201). 

Numa reação instintiva, ao ouvir isso a amiga “trinca os dentes” antes de esconjurar com 

um “Isola!” (RODRIGUES,1992, p. 201). 

A volta para casa se apresenta, para Beata, como verdadeira transição para o 

inferno. Sente-se nervosa, fala em tom de lamento ou rancor, arrepia-se, tem febre. Geni, 

por sua vez, já está restabelecida do impacto da experiência que tiveram. Mostra-se 

leviana, frívola, imprudente ao volante. É com frivolidade que ela faz um comentário que 

toca no âmago da desestabilização da ordem inicial e é a chave do conto: “Há macacos 

que se apaixonam por mulheres! E mulheres que se apaixonam por macacos.” 

(RODRIGUES,1992, p. 201). 

Ao entrar em casa, Beata não apresenta mais os sinais de felicidade que exibia 

pela manhã. Tamanha é sua angústia que, antes da chegada de Lisandro, ela chama o pai 

para uma conversa particular, anunciando-lhe que não deseja mais se casar. Falando com 

a sobriedade de quem tem segurança do que deseja, busca suporte na figura de autoridade 

da casa, acabando por conseguir seu intento, pois Dr. Laerte “punha aquela menina acima 

de tudo e de todos” (RODRIGUES,1992, p. 202). No entanto, o pai quer saber o motivo 

de tão súbita mudança, já que “ninguém toma uma decisão dessa natureza sem uma razão 

muito forte” (RODRIGUES,1992, p. 202). Após insistir nesse ponto, acaba por ouvir a 

confissão de que a filha gosta de outro. Diante disso, o velho resolve apoiar a não 

realização do casamento, o que provoca tremendo desarranjo na família. A mãe sente 

palpitações, uma tia é incumbida de distribuir os doces com os vizinhos, o noivo fica 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

104 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

“alucinado” e é corrido da casa com um irrevogável “Passe bem” (RODRIGUES,1992, 

p. 202). 

Digno de nota é a “incompreensão obtusa e dolorosa” (RODRIGUES,1992, p. 

202) das pessoas da família acerca do que se passava. Dr. Laerte chega a fazer uma 

tentativa fracassada de obter ao menos o nome daquele por quem Beata desistiu de um 

casamento perfeito. Ela se recusa enfaticamente a dizê-lo, o que faz o pai concluir que 

deve se tratar de um homem casado. 

Por fim, no dia seguinte, quando o casamento deveria se realizar, a moça 

amanhece doente, anunciando a certeza de que vai morrer. Sua agonia dura dois meses, 

sem que médico nenhum pudesse curá-la nem sequer nomear o mal de que estava 

acometida. Nesse período lhe perguntaram muitas vezes pela identidade do homem que 

amava. Apenas uma vez, num delírio, ela chegou a dizer que não se tratava de um homem. 

Até que morreu, e as pessoas que preparavam seu cadáver para o enterro encontraram 

significativamente “entre os seios da morta, o retrato de um gorila monstruoso recortado 

de um jornal” (RODRIGUES,1992, p. 203). Em outra ironia típica de Nelson Rodrigues, 

o conto finaliza com o narrador informando que “ninguém deu a menor importância à 

fotografia” (RODRIGUES,1992, p. 203). 

 

 

3 “História de Wardan, o agougueiro, com a filha do vizir”, de As Mil e Uma Noites 

 

Grande parte da ação deste conto também se concentra na duração de um único 

dia, havendo, no final, simplesmente a indicação de que o problema que a gerou foi 

resolvido pouco tempo depois. Também chama a atenção uma espécie de narrativa dentro 

da narrativa, uma vez que, perto da metade do texto, Xerazade dá a palavra ao 

protagonista, que passa a contar, ele mesmo, o que aconteceu naquele dia e nos dias 

restantes. 

A história se passa na cidade do Cairo, onde o açougueiro Wardan estava intrigado 

com uma belíssima adolescente que, fazia já bastante tempo, ia todos os dias a seu 

estabelecimento acompanhada por um carregador, comprando grande quantidade dos 

melhores cortes de carne de carneiro e visitando em seguida outras lojas do suk para 

comprar alimentos da melhor qualidade. A narradora informa que a moça tinha sempre 

“olhos bem fatigados e a pele muito pálida” (ANÔNIMO, 1961, p. 1171). Já não se 

contendo mais de curiosidade, Wardan decide esclarecer o assunto. Para isso, numa 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

105 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ocasião em que vê o carregador passar sozinho em frente a seu açougue, dá-lhe 

gratuitamente uma ótima cabeça de carneiro, perguntando-lhe em seguida quem é sua 

patroa, por que todos os dias faz uma grande aquisição de comida e principalmente por 

que apresenta aquela aparência de cansaço. Para sua perplexidade, o carregador lhe conta 

que também não sabe as respostas a essas perguntas, pois, depois de sair do suk e ainda 

comprar sempre uma garrafa de um vinho excelente, ele a acompanha até os jardins do 

palácio do grão-vizir, de quem ela é filha única. No jardim o carregador tem os olhos 

vendados antes de descer por uma longa escada com as compras do dia, descarregando 

tudo num aposento subterrâneo desconhecido, recebendo seu pagamento e retornando aos 

jardins de olhos cobertos. Lá ele se despede da moça até reencontrá-la no dia seguinte, a 

fim de realizar a mesma tarefa.  

O relato do carregador só faz aguçar a perplexidade de Wardan, que resolve 

esclarecer os fatos “custe o que custar” (ANÔNIMO, 1961, p. 1172). Já no dia seguinte, 

depois de a adolescente fazer sua habitual série de compras, o açougueiro deixa seu 

estabelecimento aos cuidados de um ajudante e se põe a segui-la de longe, sem ser 

percebido. À entrada dos jardins do palácio do grão-vizir, ele confirma a veracidade do 

que o carregador lhe contara, pois este tem realmente os olhos encobertos e é conduzido 

pelas escadas a algum lugar no subsolo, retornando algum tempo depois, quando a moça 

retira-lhe a venda e o despede. Assim que ele desaparece, ela retorna ao subolo, passando 

pela mesma entrada no jardim do palácio. Desta vez, porém, é seguida por Wardan. Após 

ambos passarem por uma abertura obstruída por um bloco de pedra que se abria a um 

determinado comando e caminharem num ambiente escuro, ocorre a grande revelação, 

contada pelo açougueiro nos seguintes termos: 

 

Cheguei a uma porta, atrás da qual ouvi risos e ronquidos. Apliquei, então, os 

olhos na brecha atrás da qual a luz se filtrava, e vi, enlaçados num divã, em 

meio a várias contorções e movimentos, a adolescente e um enorme macaco, 

que tinha, realmente, uma cara quase humana. Ao fim de alguns instantes, a 

adolescente se desvencilhou, levantou-se, desfez-se de suas roupas, para 

deitar-se de novo no divã, mas inteiramente nua. Imediatamente o macaco 

atirou-se sobre ela e cobriu-a, tomando-a nos braços. E quando terminou, 

levantou-se, repousou um instante, tornou a possuí-la, cobrindo-a. Levantou-

se em seguida, tornou a repousar, mas para de novo atirar-se sobre ela e possuí-

la, e assim por diante, dez vezes da mesma maneira, enquanto ela, de seu lado, 

dava-lhe tudo quanto a mulher dá ao homem de mais fino e delicado. Depois 

do que, ambos caíram desacordados, aniquilados. E não mais se moveram. 

(ANÔNIMO, 1961, p. 1173) 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

106 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Esse insólito esclarecimento do mistério, em todo o seu grotesco, é 

complementado pela ação de Wardan, que, com sua afiadíssima faca de açougueiro, 

adentra naquele ambiente e mata o animal, decepando-lhe a cabeça. A narração de seu 

ato e da agonia do macaco é feita de forma crua, com ênfase nas convulsões e na pletora 

de sangue derramado. Então a moça acorda, dando início a um diálogo cômico em seu 

completo absurdo: 

 

Então disse-me: “É assim, ó Wardan, que tratas uma freguesa fiel?” Eu lhe 

disse: “Ó inimiga de ti mesma! Não há mais homens válidos, pois, para que tu 

precises recorrer a semelhantes expedientes?” Ela me respondeu: “Ó Wardan, 

ouve, antes de mais nada, a causa de tudo isso e talvez me possas desculpar.” 

(ANÔNIMO, 1961, p. 1174) 

 

Num acúmulo de revelações cada vez mais espantosas, ficamos sabendo que a 

filha única do grão-vizir fora desvirginada, quando tinha 15 anos, por um negro do 

palácio. Desde então se convertera numa irrefreável ninfomaníaca, pois, conforme sua 

opinião, “não há nada como um negro para inflamar nossas entranhas” (ANÔNIMO, 

1961, p. 1174). De modo que seu furor sexual se tornou tão desmedido que ela necessitava 

do intercurso do negro o tempo todo, o que acabou por exauri-lo e matá-lo. Desconsolada, 

compartilhou sua angústia com uma velha do palácio, com quem convivia desde a 

infância, e foi esta senhora quem encontrou a solução para o problema: o macaco, pois 

“nada é mais fecundo em assaltos do que o macaco” (ANÔNIMO, 1961, p. 1174). Assim, 

quando um exibidor de símios passou diante do palácio, a moça se pôs à janela e ficou 

olhando para o maior de seus animais. Este por algum tempo retribuiu-lhe o olhar, antes 

de rebentar a corrente que o prendia, fugir pelas ruas e ir ter ao palácio, no quarto da 

adolescente. Ela narra o que então aconteceu nos seguintes termos: “me tomou no mesmo 

instante em seus braços e fez o que fez, dez vezes seguidas, sem pausa nem repouso” 

(ANÔNIMO, 1961, p. 1174).  

Ao tomar conhecimento das relações da filha com o macaco, o grão-vizir quase a 

matou. Porém, sem poder mais passar sem o animal, ela mandou cavar secretamente os 

aposentos subterrâneos, onde o encerrou e onde foi feliz até o momento em que Wardan 

o matou. Já prevendo sua desgraça, ela se queixa com o açougueiro, que a consola da 

seguinte forma: “Podes estar certa, ó minha senhora, que posso, com muita vantagem, 

substituir o animal junto de ti. Experimentado, saberás que digo a verdade, pois sou 

famoso como cavalgador” (ANÔNIMO, 1961, p. 1175). E possuiu-a ali mesmo, 

mostrando que sua capacidade era superior à do negro e mesmo à do macaco. No entanto, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

107 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ao fim de algumas semanas, Wardan percebeu que também iria sucumbir e morrer, pois 

o furor da moça era algo sobre-humano e só fazia aumentar. Era necessário fazer algo 

para aplacá-lo. 

Conhecendo uma anciã que era “incomparável na arte de preparar filtros e arranjar 

remédios para as moléstias mais tenazes”, Wardan conta-lhe seu drama e pede-lhe que 

faça “um preparado capaz de extinguir os desejos daquela mulher e acalmar seu 

temperamento” (ANÔNIMO, 1961, p. 1175). Ao que velha responde com um 

surpreendente: “Nada mais fácil!” (ANÔNIMO, 1961, p. 1175). Após preparar a poção, 

ela vai com o açougueiro até o subterrâneo do palácio do vizir. Antes, porém, de aplicar 

o tratamento, Wardan deve possuir sua parceira, o que ele faz de forma tão energética que 

ela perde os sentidos. É este o momento de a anciã entrar na sala e fazer fumigações entre 

as pernas da ninfomaníaca.  

Ainda que os acontecimentos narrados até este momento sejam estarrecedores, 

eles nada são diante do que acontece como resultado das fumigações da velha: do interior 

da adolescente saem nada menos que duas enguias se contorcendo, uma amarela e outra 

preta! Então, com uma expressão de júbilo, a velha esclarece o significado daquilo:  

 

Meu filho, dá graças a Alá! O efeito do remédio aí está! Sabe que essas duas 

enguias eram a causa da insatisfação de que te queixaste. Uma das enguias 

nasceu das fornicações do negro, e a outra das fornicações do macaco. Agora, 

que elas saíram, a adolescente vai gozar de um temperamento moderado, e não 

se mostrará mais fatigante e desordenada em seus desejos. (ANÔNIMO, 1961, 

p. 1176) 
 

Já ao acordar, a moça não pede mais que Wardan a satisfaça, e suas necessidades 

se tornam “normais”. Assim, o açougueiro pode pedi-la em casamento e partilhar com 

ela, ao longo dos anos, uma vida feliz e satisfatória, pelo que ele agradece todos os dias à 

velha e a Alá. 

 

 

 

 

4 A simbologia do macaco 

 

No centro de cada uma dessas histórias está a figura de um macaco que é amado 

por uma moça que reúne as características de alguém que pertence à nata da sociedade. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

108 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Uma delas pertence a uma das famílias mais ilustres do Brasil, possuindo ascendência em 

membros da nobreza do império brasileiro. A outra ainda preserva em si mesma o 

prestígio da nobreza, pois é filha do grão-vizir do Cairo. Além de se posicionarem no topo 

da escala social, ambas as moças são muito bonitas e bem-educadas. Essas características 

de elevação e perfeição geram um contraste muito forte entre elas e os macacos pelos 

quais se apaixonam após trocarem com eles demorados olhares. 

Dignas de nota são as idades (ou a idade) das personagens. O narrador de Nelson 

Rodrigues diz claramente que Beata tem 17 anos. Ao começar a narrativa sobre seu 

destempero sexual, a protagonista do conto das Mil e Uma Noites afirma que seus 

excessos começaram aos 15 anos, ao ser desvirginada por um negro. Embora o conto não 

explicite que idade ela tem no presente da ação, é bastante provável que ela tenha 16 ou 

17 anos, se se fizer uma estimativa sobre o tempo de duração de suas aventuras com o 

negro e com o macaco. Portanto, ambas estão no fim da adolescência e às vésperas da 

idade adulta, quando se tornarão independentes e farão suas próprias escolhas, inclusive 

as sexuais. Se é que já não as fazem. 

Se, como se viu, os nomes dos personagens do conto brasileiro são tão 

importantes, o animal, nas duas histórias, não possui nome próprio, o que também enfatiza 

o enorme contraste entre ele e a adolescente, nas duas histórias, já que esta não somente 

possui um nome significativo mas também ilustre. Não possuindo um nome, o macaco 

claramente não constitui uma individualidade. É antes um arquétipo, uma imagem 

simbólica do inconsciente coletivo. 

No conto de Nelson Rodrigues, sabe-se claramente que o macaco em questão é 

um gorila, o maior dos grandes primatas; no das Mil e Uma Noites, sabe-se apenas que o 

animal era “o maior entre eles” (ANÔNIMO, 1961, p. 1174), o que faz supor que também 

se trata de um gorila. 

Se nas duas histórias, como se notou, o macaco é um arquétipo, qual é a 

simbologia em torno desse animal? O que ele representa tanto no universo cristão, em 

que se desenvolve a primeira narrativa, como no islâmico, em que se desenvolve a 

segunda?  

Sobre isso, eis o que diz o Watkins Dictionary of Symbols, Jack Tresidder (2008, 

p. 25, tradução minha): 

 

Animal cujo simbolismo é bastante diversificado, sendo muito positivo no 

Egito antigo, na África, na Índia e na China, mas muito negativo na tradição 

cristã, em que ele está relacionado ao vício, à luxúria, à idolatria e a heresias 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

109 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

demoníacas. As habilidades imitativas do macaco foram amplamente 

utilizadas para satirizar a vaidade humana e outras loucuras. Na arte ocidental, 

ele costuma aparecer com uma maçã na boca como símbolo da perda do 

paraíso, e mais tarde, de modo mais brando, como análogo da natureza 

imitativa dos artistas. Na iconografia egípcia, o babuíno simboliza a sabedoria. 

O macaco indiano ou deus-macaco Hanuman representa a coragem, a força e 

o autossacrifício. 

 

Por sua vez, o Dictionary of Symbols, de J. E. Cirlot (2001, p. 212, tradução 

minha), complementa essa interpretação: 

 

Os símios geralmente simbolizam as forças mais básicas, a escuridão ou a 

atividade inconsciente, mas este simbolismo – como o dos fabulosos seres 

lendários – é ambivalente. Se, por um lado, esta força inconsciente pode ser 

perigosa, uma vez que pode degradar o indivíduo, por outro pode ser também 

benéfica – como todas as forças inconscientes – quando menos se espera. Por 

isso, na China, associa-se ao macaco o poder de proporcionar boa saúde, 

sucesso e proteção, de maneira que ele está relacionado a espíritos, feiticeiros 

e fadas. 

 

Na tradição cristã, portanto, o macaco remete à degradação do homem nos vícios, 

tanto que o Diabo costuma ser referido também como simia Dei. Sendo assim, este animal 

é muito recorrente nas pinturas do Renascimento, em que aparece como símbolo da 

luxúria, da estupidez, da irracionalidade e da banalidade. O pintor flamengo Pieter 

Bruegel, o Velho, por exemplo, foi um dos que mais utilizaram essa simbologia. Tanto 

que, numa de suas obras mais famosas, de 1562, ele retrata dois macacos numa espécie 

de janela através da qual se tem uma vista do mar. Diante da amplidão marinha, que pode 

ser interpretada como uma alegoria da própria amplidão da vida, os animais estão atados 

por correntes a uma argola como a representar a prisão de algumas pessoas a um estilo de 

vida pecaminoso e estúpido. 

Quanto ao macaco na simbologia islâmica, no Alcorão seu simbolismo, 

juntamente com o do porco, é utilizado muitas vezes em sentido muito negativo, em geral 

para se referir aos chamados “infiéis” ou aos que cometem toda sorte de pecado. Por 

exemplo, no versículo 65 de “Al Bácara” (A vaca), segunda parte do livro, está escrito o 

seguinte: “Já sabeis o que ocorreu àqueles, dentre vós, que profanaram o sábado; a esses 

dissemos: ‘Sedes símios desprezíveis!’” No versículo 60 de “Al máida” (A mesa servida), 

quinta parte: “Dize ainda: Poderia anunciar-vos um caso pior do que este, ante os olhos 

de Deus? São aqueles a quem Deus amaldiçoou, abominou e converteu em símios, suínos 

e adoradores do sedutor, estes encontram-se em pior situação, e mais desencaminhados 

da verdadeira senda.” E no versículo 166 de “Al’araf” (Os Cimos): “E quando, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

110 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ensoberbecidos, profanaram o que lhes havia sido vedado, dissemos-lhes: ‘Sede símios 

desprezíveis!’” (os três versículos citados em português estão na tradução de Mansur 

Chalita, 2016, às páginas 22, 76 e 133, respectivamente). 

Em The Sons of Pigs and Apes: Muslim Antisemitism and The Conspiracy of 

Silence, Neil J. Kressel (2012) mostra como, no mundo islâmico, o ódio aos judeus muitas 

vezes se manifesta na forma de um insulto de fortíssima carga ofensiva, chamando-os 

justamente de “filhos de porcos e macacos”.  

Assim, na simbologia islâmica, o macaco também possui um significado 

extremamente negativo, talvez ainda mais que na cristã, por ter sido incorporado a um 

dos insultos de maior teor ofensivo naquele universo cultural. Para os muçulmanos, o 

animal representa o pecador, o traidor, o criminoso, o inimigo, alguém a quem se atribui 

tudo o que há de negativo. Um website islâmico sobre interpretação de sonhos exprime o 

seguinte a respeito de sonhos com esse animal: 

 

O macaco representa alguém que possui todo tipo de defeito. Lutar com um 

macaco e derrotá-lo, num sonho, significa ficar doente e curar-se. Se o macaco 

vencer a luta, quer dizer que será contraída uma doença sem cura. Um macaco, 

num sonho, representa um pecador ou um criminoso. Ser mordido por um 

macaco, num sonho, quer dizer que haverá um desentendimento ou uma 

discussão com alguém. O macaco, num sonho, também representa uma pessoa 

enganosa, um feiticeiro ou uma doença. Se alguém se transforma num macaco, 

num sonho, isso quer dizer que aquele que sonha está se beneficiando de 

feitiçarias ou está envolvido em adultério. O macaco, num sonho, também 

representa um inimigo derrotado. Transitar sobre as costas de um macaco, num 

sonho, quer dizer vitória sobre o inimigo numa guerra.1 

 

Tanto num conto como no outro o macaco se apresenta como uma espécie de 

negativo de todos os valores que as duas adolescentes cultivam socialmente, uma imagem 

sombria e subterrânea de seu inconsciente. Ele é, ao mesmo tempo, a encarnação de uma 

força brutal e puramente instintiva que rompe a frágil casca civilizatória de Beata e da 

filha do grão-vizir, fazendo aflorar uma possível sexualidade plena mas proibida na 

primeira, e a ninfomania em seu paroxismo na segunda. Concretizar o amor pelo macaco, 

no caso de Beata, e entregar-se a uma obsessão sexual pelo animal, no caso da filha do 

grão-vizir, correspondem a negar sua própria condição de membros da espécie humana.  

Nas duas histórias aqui analisadas, os conteúdos inconscientes, as forças 

instintivas, são apresentados como descontrolados (ou descontroladores) e destrutivos. 

Os caminhos das duas protagonistas afetadas por eles, no entanto, são diversos. Beata 

                                                             
1 Disponível em: <www.myislamicdream.com/monkey.html>, tradução minha, acesso  em: 15 set. 2017. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

111 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

parte de uma situação de felicidade no âmbito do acontecimento mais importante do 

universo burguês – o casamento –, para seu encontro inesperado com a brutalidade bestial 

do gorila. Desnorteada pelo olhar do animal, rapidamente não mais verá sentido na sanção 

religiosa e legal para a formação de uma nova família com o impoluto Lisandro, 

sacramento e oficialização que não somente garantiriam a preservação do cabedal das 

duas famílias envolvidas como também a manutenção dos valores de seu grupo social, 

que seriam transmitidos às gerações vindouras. Uma vez que as forças do inconsciente 

são liberadas, em particular aquelas relacionadas a uma sexualidade sem freios, ela perde 

a capacidade de viver em sociedade, muito especialmente no ambiente de uma família 

como a sua. Adoecendo e definhando de forma inexplicável até mesmo para os médicos 

que dela tratam, vem a encontrar a morte como única solução em face da impossibilidade 

de concretizar as pulsões que lhe vieram à tona. 

Já a filha do vizir percorre uma trajetória inversa. Inicia sua história 

completamente entregue ao id, consumindo-se na total liberdade de sua libido. A 

concretização de suas necessidades instintivas mais prementes acabaria certamente por 

levá-la à destruição. Se Beata transita da civilização para a barbárie e a morte, rompendo 

com o casamento e a vida em sociedade por causa do macaco, a filha do vizir transita da 

barbárie e da morte para a civilização – simbolizada em seu casamento com Wardan – 

sob a significativa ação de um ser humano. Por caminhos diversos, ambos os contos 

reafirmam o axioma psicanalítico de que a renúncia progressiva aos instintos é o 

fundamento da civilização. Nos universos cristão e muçulmano em que se desenrolam as 

duas histórias, o macaco é, como se viu, a imagem viva do mundo pré-civilizado anterior 

ao homem. Esse mundo habita em nós e está sempre muito próximo de romper nossa 

camada superficial de civilização, que em grande parte se mantém em virtude da 

vigilância dos outros, o que resulta na vigilância que também desenvolvemos sobre nós 

mesmos. Sobre isso, anota o sociólogo Norbert Elias ao analisar o processo civilizador: 

 

Mostramos como o controle efetuado através de terceiras pessoas é convertido, 

de vários aspectos, em autocontrole, que as atividades humanas mais 

animalescas são progressivamente excluídas do palco da vida comum e 

investidas de sentimentos de vergonha, que a regulação de toda a vida 

instintiva e afetiva por um firme autocontrole se torna cada vez mais estável, 

uniforme e generalizada. Isso tudo certamente não resulta de uma ideia central 

concebida há séculos por pessoas isoladas, e depois implantada em sucessivas 

gerações como a finalidade da ação e do estado desejados, até se concretizar 

por inteiro nos “séculos de progresso”. Ainda assim, embora não fosse 

planejada e intencional, essa transformação não constitui uma mera sequência 

de mudanças caóticas e não estruturadas. (ELIAS, 1993, p. 193-194)  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

112 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Daí a importância da alteridade reguladora nos dois contos, em especial aquela 

representada pelas figuras de autoridade do pai de Beata e da anciã que livra a filha do 

grão-vizir de seus males. Não por acaso se tratam de pessoas mais velhas, imbuídas de 

liderança, no caso do pai, e de sabedoria, no caso da anciã. Beata obviamente sente 

vergonha de revelar ao pai – e através dele a toda a família – o sentimento inadmissível 

que passou a cultivar pelo gorila. Na impossibilidade de conter seus instintos, ela não 

poderá mais viver em sociedade. A morte é, portanto, seu destino natural. Quanto à filha 

do grão-vizir, suas relações com o macaco se processavam no mais absoluto segredo, à 

parte da sociedade, num conotativo e também denotativo subterrâneo. Com a 

intermediação de Wardan, ela encontra a salvação pelas artes da velha senhora, que a 

salva da vergonha dos instintos descontrolados para restituir-lhe a vida. 

Quanto às forças instintivas em estado natural, encarnadas no macaco, renunciar 

a elas – ou ao menos exercer controle sobre elas – significa humanizar-se e poder viver 

em sociedade, como ocorreu com a filha do vizir. Não conseguir esse controle é regredir 

à animalidade e morrer socialmente ou de fato, como aconteceu com Beata. 

 

 

5 O grotesco 

 

Aspecto importante nos dois contos, em grande parte ligado à figura do macaco, 

é a exploração do grotesco. Devido às limitações deste artigo, não será possível 

desenvolver aqui este tema, que é praticamente inesgotável tanto na obra de Nelson 

Rodrigues quanto em As Mil e Uma Noites. No entanto, vale a pena fazer algumas 

observações sobre como ele se realiza nas duas histórias. Ao analisar Gargântua e 

Pantagruel, de François Rabelais, Mikhail Bakhtin (2013) chama a atenção para o que 

ele nomeia como “realismo grotesco”, estratégia que consiste em solapar tudo o que é 

sublime, nobre, honroso, hierático, de modo a que essas coisas se mostrem ridículas, 

sórdidas, miseráveis, degradadas, repelentes. No mundo de Rabelais, ao invés de algo 

grandioso e respeitável, a condição humana se apresenta como baixa, em constante 

urgência de satisfação de necessidades primárias como fazer sexo, comer, beber, defecar, 

urinar. David George, por sua vez, ao tratar dos usos do grotesco no teatro de Nelson 

Rodrigues a partir da teoria de Bakhtin, escreve: 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

113 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A degradação característica das imagens grotescas transfere ao plano material 

tudo o que é abstrato, acabando desse jeito com a separação do espírito e do 

corpo: trata-se de carnavalizar, de transformar tudo em carne. O espiritual é 

degradado, e degradar significa devorar para renovar, enterrar para semear, 

destruir para regenerar. A linguagem grotesca, por isso, baseia-se nos estratos 

baixos do corpo: a barriga (a gula), os genitais e o útero (a procriação), o ânus 

(a defecação). As imagens são, como outros princípios carnavalescos, 

ambivalentes – “a morte que ri” –, e expressam o inacabado, a metamorfose, a 

transformação. (GEORGE, 1990, p. 60, grifo do autor) 

 

O macaco, nas duas histórias aqui analisadas, remete ao sexo em sua expressão 

mais primitiva e mais animalesca. Não por acaso se trata do maior dos macacos, uma 

besta de força e brutalidade descomunais. O fato de duas moças delicadas, encarnação do 

que há de mais requintado na cultura, posicionadas no topo da escala social, romperem 

com todas as convenções e condicionamentos da educação que receberam – após 

significativamente contemplarem o olhar do macaco – pode ser interpretado como uma 

expressão do mundo carnavalizado de que trata o estudioso russo. Estamos diante, 

também, da estética “desagradável” conforme teorizou o próprio Nelson Rodrigues ao 

tratar de seu teatro mítico. Ao expor o lado escuro da condição humana, explorando o 

chamado “mau gosto”, estas duas histórias de mulheres e macacos não apenas afrontam 

a mediocridade conformista do “bom-gostismo” como mergulham fundo na essência 

repulsiva do ser humano, que não pode ser ignorada. Além disso, o grotesco das duas 

histórias, ou melhor, o excesso de grotesco das duas histórias, já que ele chega a atingir o 

bizarro, resulta no humor que perpassa o episódio central e suas consequências. Para Lee 

Byron Jennings (1963), o grotesco teria exatamente esse efeito paradoxal de, ao mesmo 

tempo, provocar medo e fazer rir. Assim, os dois contos se desenvolvem numa atmosfera 

sério-cômica que é uma de suas facetas mais interessantes e mais atraentes, aproximando, 

tanto por seu tema quanto por seus efeitos, duas narrativas de épocas, culturas e autorias 

tão distintas.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AUTOR ANÔNIMO. “História de Wardan, o agougueiro, com a filha do vizir”. V. 4, 

tradução de Nair Lacerda. In: As mil e uma noites (8 volumes). São Paulo: Saraiva, 

1961, p. 1171-1176. 

 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento. 

Tradução de Yara Frateschi Vieira. São Paulo: Hucitec, 2013. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

114 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

CIRLOT, Juan Eduardo. A dictionary of symbols. London: Routledge, 2001. 

 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador: formação do estado e civilização. Tradução 

de Edileine Vieira Machado. Rio de Janeiro: Zahar, 1993. 

 

_____________. O processo civilizador: uma história dos costumes. Tradução de Ruy 

Jungmann. Rio de Janeiro: Zahar, 1994. 

 

GEORGE, David. Grupo Macunaíma: carnavalização e mito. São Paulo: Perspectiva, 

1990. 

 

JENNINGS, Lee Byron. The ludicrous demon: aspects of the grotesque in German 

post romantic prose. Berkeley e Los Angeles: University of California Press, 1963. 

 

KRESSEL, Neil J.. The sons of pigs and apes: Muslim antisemitism and the 

conspiracy of silence. Washington, DC: Potomac Books, 2012. 

 

MUHAMMAD, Maomé. O Alcorão: livro sagrado do Islã. Tradução de Mansour 

Chalita. Rio de Janeiro: BestBolso, 2016. 

 

RODRIGUES, Nelson. O macaco. In: A vida como ela é...: o homem fiel e outros 

contos. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p. 199-203. 

 

__________________. Teatro desagradável. In: Dionysos. Rio de Janeiro: SNT/MEC, 

n 1, outubro de 1949, p. 4-13. 

 

TRESIDDER, Jack. The Watkins dictionary of symbols. London: Watkins Publishers, 

2008. 
 

[Recebido: 16 out. 2017 – Aceito: 21 nov. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

115 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

A TRASPOSIÇÃO DA ORALIDADE À ESCRITA LITERÁRIA NA 

CONTEMPORANEIDADE: SEFARAD (2001) DE ANTONIO MUÑOZ MOLINA 

 

 

                                                                                                          Ana Paula de Souza 

 

 

RESUMO: Judeus-sefarditas sobreviventes da perseguição nazista na França ou na Hungria, filhas de 

comunistas exilados durante a Guerra Civil Espanhola e a ditadura franquista, ex-combatentes da Divisão 

Azul do exército alemão, exilados das ditaduras da ex-URSS ou da América Latina, migrantes andaluzes 

radicados em Madri, essas figuras anônimas, personagens da “vida real”, transformam-se em protagonistas 

do romance Sefarad (2001), do escritor espanhol Antonio Muñoz Molina (1956). Comportando-se quase 

que como um historiador oral, ou como um editor de literatura de testimonio latino-americano, o escritor 

andaluz transpõe à escrita literária as memórias orais a ele confiadas em conversas fortuitas, entrevistas e 

depoimentos. Sefarad é, portanto, literatura escrita nutrida de oralidade. O objetivo deste artigo é mostrar 

o processo por meio do qual Muñoz Molina transforma a memória oral em fonte para a escrita literária e os 

recursos estilísticos que emprega nesse empreendimento. Além disso, interessa-nos discutir qual é a 

finalidade da transposição dos testemunhos orais à escrita literária e analisar, por meio das considerações 

metaficcionais do narrador, a postura ética do autor nessa dinâmica de apropriação e recriação do 

testemunho oral do outro. 

  

Palavras-chave: Testemunho oral. Memória. Antonio Muñoz Molina. Sefarad. 

RESUMEN: Judíos-sefarditas sobrevivientes de la persecución nazi en Francia o en Hungría, hijas de 

comunistas exiliados durante la Guerra Civil Española y la dictadura franquista, excombatientes de la 

División Azul del ejército alemán, exiliados de las dictaduras de la ex-URSS o de América Latina, 

migrantes andaluces radicados en Madrid, esas figuras anónimas, personajes de la “vida real”, se 

transforman en protagonistas de la novela Sefarad (2001) del escritor español Antonio Muñoz Molina 

(1956). Comportándose casi que como un historiador oral o como un editor de la literatura de testimonio 

latinoamericano, el escritor andaluz convierte a la escrita literaria las memorias orales a él confiadas en 

conversaciones fortuitas, entrevistas y testimonios. Sefarad es, por lo tanto, literatura escrita nutrida de 

oralidad. El objetivo de este artículo es mostrar el proceso por el que Muñoz Molina convierte la memoria 

oral en fuente para la escrita literaria y los recursos estilísticos que emplea en esa empresa. Además, nos 

interesa discutir la finalidad de la transposición de los testimonios orales a la escrita literaria y analizar, en 

las consideraciones metaficcionales del narrador, la postura ética del autor en esa dinámica de apropiación 

y recreación del testimonio oral del otro.  

 

Palabras-clave: Testimonio oral. Memoria. Antonio Muñoz Molina. Sefarad.  

 

 

1 Da memória oral à escrita literária 

 

“A experiência que passa de pessoa a pessoa é a fonte a que recorreram todos os 

narradores”, afirmava Benjamin (1987, p. 198) no ensaio “O narrador”. 

                                                             
 Professora Adjunta do Departamento de Letras da Universidade Federal de Mato Grosso – UFMT. 

Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Teoria e História Literária do Instituto de Linguagens da 

Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. Bolsista da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado 

de Mato Grosso – FAPEMAT. E-mail: anpdesouza@hotmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

116 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Em Sefarad (2001), por meio da figura de um narrador principal, um escritor que 

narra suas próprias memórias caoticamente misturadas com as memórias de outros, o 

escritor espanhol contemporâneo Antonio Muñoz Molina1 (Úbeda, Jaén, 1956) parece 

recuperar, em pleno século XXI, a “arte de narrar” (BENJAMIN, 1987, p. 197) essencial 

e primitiva, impossível para Benjamin depois que a humanidade viveu os horrores da 

Primeira Guerra. Nesse ensaio, Benjamin decretava o desaparecimento da narrativa em 

face do surgimento do romance moderno, e distinguia as duas formas ao ressaltar o valor 

da tradição oral, elemento constitutivo da narrativa, que o romance não acolhia. Muñoz 

Molina, no entanto, parece contrariar as previsões pessimistas do ensaísta alemão ao criar 

um narrador cujo modus operandi assemelha-se ao processo de conformação da narrativa 

descrito por Benjamin (1987, p. 201): “O narrador retira da experiência o que ele conta: 

sua própria experiência ou a relatada pelos outros. E incorpora as coisas narradas à 

experiência dos seus ouvintes”. 

 Apropriando-se dos “romances” da vida real para compor seu “romance de 

romances”, Muñoz Molina faz da memória, segundo Benjamin a “mais épica de todas as 

faculdades” (1987, p. 210), a gênese dessa narrativa. Cada um dos dezessete capítulos 

está fundamentado sobre as memórias de um ou de vários personagens, públicos, 

anônimos ou fictícios, além das memórias do próprio autor. Em busca de experiências 

que merecem ser narradas, o autor recorre tanto à tradição escrita, criando a partir de 

biografias, autobiografias, diários, livros de história e literatura de testemunho, quanto à 

oralidade, narrando as memórias ouvidas durante conversas e entrevistas.  

Se para Benjamin “a origem do romance é o indivíduo isolado” (1987, p. 201), 

em Sefarad, Muñoz Molina concede protagonismo a um coletivo de vozes que têm em 

comum experiências de migração, exílio e desarraigo. O enredo dessa obra não trata 

apenas da diáspora dos descendentes de judeus espanhóis expulsos do país em 1492, 

conforme pode sugerir o título. O personagem ícone dessa narrativa é a vítima, seja ela 

judia, espanhola, americana ou europeia. Não exatamente a vítima da perseguição do 

século XV, mas, sobretudo as vítimas do século XX - do nazismo, do stalinismo, do 

                                                             
1 Estudou Geografia e História na Universidade de Granada, especializando-se em História da Arte. No 

início dos anos 1980, começou a publicar artigos no Diário de Granada, trabalho que gerou seu primeiro 

livro, Robinson Urbano, uma coletânea de artigos publicada em 1984. Em 1986, veio a público seu primeiro 

romance, Beatus Ille. Membro da Real Academia Española desde 1996, sua ampla produção literária 

compreende romances, folhetim, novelas, contos, ensaios, artigos e crônicas. Colabora nos periódicos ABC, 

El país, Muy interesante e Scherzo. Atuou como professor visitante nas universidades estadunidenses 

Virginia, City University e Bard College. 

 
 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

117 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

totalitarismo italiano, da Guerra Civil Espanhola e das ditaduras da América Latina. Mas, 

os personagens de Sefarad não são apenas as vítimas das catástrofes da primeira metade 

do século passado. No romance também há espaço para as experiências contemporâneas 

de frustração perante a própria vida, de fragmentação de si, e de isolamento em exílios 

metafóricos. 

No processo de (re)escritura literária da memória do outro, Muñoz Molina se vale 

de dois instrumentos, a intertextualidade, entendida por Samoyault (2008) como memória 

da literatura, e a transposição para o texto literário da memória oral, forma primeva por 

meio da qual a humanidade transmite suas experiências.   

Em uma leitura de “O narrador” de Benjamin, Regina Zilberman (2006, p. 119) 

lembra que, ao prestigiar a oralidade como forma performática da narração, o ensaísta 

alemão pretendia ressaltar o valor do relato oral como recurso de transmissão e 

conservação da experiência armazenada na memória.    

Sefarad é um romance absolutamente intertextual. As notas de leitura registradas 

pelo autor ao final do livro, uma lista de ao menos duas dezenas de títulos diretamente 

citados ou aludidos ao longo da escritura do texto, não deixam dúvidas a respeito, isso 

sem contar os volumes que compõem a biblioteca íntima do escritor que, de uma forma 

ou outra, devem estar implicados em seu processo de criação. Mas, Laurent Jenny nos 

lembra que Tynianov ampliou o conceito de intertextualidade na literatura ao sustentar 

que, na obra literária, concorrem dois tipos de intertextualidade, uma estabelecida com os 

textos predecessores, e outra estabelecida com “sistemas de significação não literários, 

como as linguagens orais” (JENNY, 1979, p. 13). Isso é o que ocorre em Sefarad, um 

romance em cuja maior parte dos capítulos a intertextualidade se funda não entre textos 

escritos, mas entre relato oral e escrita literária.  

A historiadora oral Lucilia Delgado (2010, p. 15) explica que a metodologia da 

história oral permite retomar testemunhos e reconstituir histórias de vida com o intuito de 

produzir conhecimento histórico. Comportando-se quase que como um historiador oral, 

Muñoz Molina converte em literatura, memórias orais a ele confiadas durante conversas 

fortuitas, entrevistas e depoimentos, o que não deixa de transmitir também certo 

conhecimento histórico. 

Sacristán é um capítulo em que a voz do narrador principal não aparece uma única 

vez sequer. O narrador se coloca no papel de ouvinte atento das memórias de um migrante 

andaluz, desses que, saudosistas, frequentam as inúmeras casas andaluzas distribuídas por 

Madri. No segundo capítulo do romance, Copenhague, surge a voz do narrador principal 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

118 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

que, em uma viagem à capital dinamarquesa, escuta as memórias de uma francesa de 

origem judaico-sefardita que narra sua fuga da Paris ocupada em 1940. Em Tan callando, 

o narrador ouve a história atormentada de culpa de um ex-soldado espanhol da Divisão 

Azul. Ademuz é um capítulo em que o narrador recupera e reproduz a memória oral da 

própria esposa. Isaac Salama, um judeu sefardita húngaro, em um encontro fortuito com 

o narrador em Tanger, confia-lhe suas memórias de exilado em Oh tú que lo sabías. 

Cerbère é o capítulo em que Tina Palomino testemunha o fim da Guerra Civil e as décadas 

de ditadura franquista sob a perspectiva da filha de um dirigente comunista exilado. Em 

Sherezade, Amaya Ibárruri relata ao narrador as memórias de sua experiência de exílio 

na Rússia durante a Guerra Civil e a ditadura. Um outro migrante andaluz, ou talvez o 

mesmo que narra em Sacristán, reproduz em América uma história de paixão e segredo 

ouvida por ele na adolescência. Outro ex-combatente espanhol da Divisão Azul 

confidencia suas pesarosas memórias em Narva. Em Dime tu nombre, o narrador 

rememora os testemunhos de dois artistas exilados na Espanha. Provenientes de pontos 

opostos do mundo, ambos os personagens compartilham uma mesma experiência, a de 

serem fugitivos de regimes políticos castradores. Por fim, em Sefarad, capítulo que 

encerra o romance, o narrador reproduz uma conversa que teve em Roma com o escritor 

romeno de origem judaico-sefardita Emile Roman2. 

Como se vê, Sefarad é literatura escrita nutrida daquilo que Benjamin chama de 

“experiência transmitida de boca em boca” (1987, p. 198). Para o ensaísta alemão, “[...] 

entre as narrativas escritas, as melhores são as que menos se distinguem das histórias orais 

contadas pelos inúmeros narradores anônimos” (BENJAMIN, 1987, p. 198). Talvez por 

isso, nesses capítulos cujas fontes são a oralidade, Muñoz Molina tenha optado por relegar 

o narrador principal a uma posição de ouvinte que pouco, às vezes nada, interfere no 

discurso desses narradores quase anônimos com os quais compartilha o turno de narração.   

Embora Benjamin dissesse que o romance estava atrelado à tradição livresca, uma 

forma literária que, diferentemente da poesia épica, não acolhia a tradição oral, Muñoz 

Molina escreve um romance que incorpora essa oralidade. Claro que não se trata da 

                                                             
2 Trata-se de Alberto Henrique Samuel Béjar y Mayor, cujo pseudônimo era Alexandre Vona, autor de 

Las ventanas cegadas. Não encontramos dados que informem sobre a adoção de um outro pseudônimo 

por parte desse escritor romeno, o que nos leva a acreditar que Emile Roman é um nome inventado por 

Muñoz Molina para a ficção. O encontro real entre os escritores é narrado na crônica La nacionalidad del 

infortunio, publicada por Muñoz Molina no El país em 29 de novembro de 1995.    

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

119 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

oralidade transmissora de saberes coletivos de que falava Benjamin, mas de uma 

oralidade transmissora da experiência individual que é, ainda assim, oralidade. 

Percorrendo a trajetória literária moliniana, descobrimos como o autor presa o 

relato oral como fonte para a escrita literária, tanto por ser um recurso capaz de dotar de 

experiência a ficção, quanto pelo interesse natural do ser humano em se deleitar ouvindo 

histórias bem contadas. Nos romances El jinete polaco (1991) e El viento de la luna 

(2006), Muñoz Molina recupera os relatos orais ouvidos de familiares e pessoas próximas 

durante a infância e adolescência para recompor, na ficção, uma micro-história da 

Espanha rural subjugada pela ditadura franquista. Um dos protagonistas da novela 

Carlota Fainberg (1999), o empresário Marcelo Abengoa é, segundo nos confirma 

Begines Hormigo (2009, p. 91), uma homenagem do escritor espanhol ao bom contador 

de histórias, aquele que detém a habilidade de enredar seus ouvintes em narrativas 

envolventes.  

Em Sefarad, também encontramos um tributo de Muñoz Molina àquele que 

domina a arte de narrar. Mateo, o protagonista do relato América, é descrito pelo narrador 

como um bom contador de histórias. Tendo ao seu redor os jovens do povoado ávidos por 

escutar suas aventuras eróticas, Mateo faz uso, ainda que intuitivamente, das estratégias 

discursivas de um bom narrador: “[...] según avanza la historia el narrador gradúa las 

pausas, enfatiza las expresiones que más le gustan, las saborea como un trago de vino o 

una tapa de morcilla. En torno suyo el grupo se hace más compacto, […]” (MUÑOZ 

MOLINA, 2001b, p. 413).    

Segundo Benjamin, a capacidade de colocar-se em segundo plano e de absorver a 

história do outro define a qualidade de quem sabe narrar:  

 
                                              Quanto mais o ouvinte se esquece de si mesmo, mais profundamente se grava 

nele o que é ouvido. Quando o ritmo do trabalho se apodera dele, ele escuta as 

histórias de tal maneira que adquire espontaneamente o dom de narrá-las. 

Assim se teceu a rede em que está guardado o dom narrativo. (BENJAMIN, 

1987, p. 205) 

 

O narrador principal de Sefarad, esse que às vezes prefere a condição de ouvinte, 

confessa o poder catalizador que o relato oral exerce sobre sua percepção. Em Dime tu 

nombre, esse narrador, ausente de si mesmo, vivendo uma vida tão sem sentido que 

parecia ser a vida de outro, volta ao protagonismo da própria existência ao se prestar a 

ouvir o testemunho de uma das personagens: 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

120 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

                                              Nunca soy más yo mismo que cuando guardo silencio y escucho, cuando dejo 

a un lado mi fatigosa identidad y mi propia memoria para concentrarme del 

todo en el acto de escuchar, de ser plenamente habitado por las experiencias y 

los recuerdos de otros. (MUÑOZ MOLINA, 2001b, p. 531)   

 

Se, por um lado, o relato oral seduz a quem o escuta, por outro, é terapêutico para 

aquele que encontra uma oportunidade de deixá-lo transcender. O historiador oral Alistair 

Thomson (1997, p. 57), afirma que é natural no ser humano a necessidade de criar o que 

ele chama de composição, isto é, elaborar uma narrativa sobre o próprio passado com a 

finalidade de melhor se entender com ele. Segundo Thomson (1997, p. 75), “a 

oportunidade de falar e verbalizar é terapêutica, podendo restituir um sentimento de 

potência”. 

Ao contemplar o relato da artista uruguaia Adriana Seligmann, o narrador de 

Sefarad compreende o valor da recuperação da memória para a personagem que, ao 

resgatá-la, entra em uma espécie de transe que a subtrai do presente e a transporta ao 

passado:   

 

                                              Tantas veces he visto a alguien en quien parece que se produce de golpe un 

cambio cuando decide contar algo que le importa mucho, la historia o la novela 

de su vida, alguien que da un paso y suspende el tiempo real del presente para 

sumergirse en un relato, y mientras habla, aunque lo haga urgido por la 

necesidad de ser escuchado, mira como si se hubiera quedado solo, y el 

interlocutor no es más que una pantalla de resonancia, si acaso la delgada 

membrana en la que vibran las palabras de la narración. (MUÑOZ MOLINA, 

2001b, p. 530) 

 

 

A reflexão do narrador sobre essa personagem demonstra que, encontrar alguém 

disposto a escutar sua história é quase que apenas um pretexto, o que realmente importa 

é recontar o próprio passado para si mesmo. E se o relato oral tem a faculdade de remeter 

quem o narra de volta ao passado, tem também a virtude de fazê-lo com quem o ouve. No 

capítulo Münzenberg, o narrador executa uma digressão na qual antecipa, anonimamente, 

uma personagem que aparecerá como protagonista cinco capítulos adiante. Essa analepse 

tem a função metaficcional de inserir outra reflexão sobre a relação do narrador com a 

memória transmitida oralmente. Ao se referir ao depoimento de Amaya Ibárruri, o 

narrador afirma a capacidade do relato oral de transportar o interlocutor através do tempo: 

“Al hablar con ella siento un vértigo como de cruzar un alto puente de tiempo, casi de 

encontrarme en la realidad que ella ha visto, y que si yo no la hubiera conocido sería para 

mí el relato de un libro” (MUÑOZ MOLINA, 2001b, p. 195).    



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

121 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Viajar pelo tempo, voltar ao passado, reencontrar a experiência, essa parece ser a 

função primordial da adoção do testemunho oral como fonte para a escrita literária em 

Sefarad. Ao longo de seu estudo sobre a memória, Paul Ricœur (2007, p. 41) afirma 

reiteradas vezes que, apesar do dilema da confiabilidade, “o testemunho constitui a 

estrutura fundamental de transição entre a memória e a história.” Ora, se o testemunho 

pode servir de referente real para a representação historiadora, também pode sê-lo para a 

escrita literária. 

Ricoeur (2007, p. 138) chama de fase declarativa o momento em que a memória 

se traduz em linguagem, converte-se em discurso proferido não apenas para o outro, mas 

principalmente para si mesmo. No entanto, o filósofo francês pondera que essa 

transposição do fenômeno psíquico à linguagem não é um processo simples, devido ao 

caráter eminentemente representativo da linguagem. Ao tomar a forma oral, a memória 

se transforma em narrativa, um suporte que a torna pública, dirigida a um destinatário.  

O testemunho é o meio pelo qual a memória declarativa se revela, e Ricœur não 

se furta a enfrentar a desconfiança sobre a autenticidade do testemunho, afinal, entre a 

impressão de uma experiência, isto é, seu registro, e sua posterior declaração narrativa 

que torna presente um acontecimento do passado, há lugares onde a verdade pode sofrer 

desvios. Entretanto, o filósofo concebe o testemunho como uma ação análoga ao contar, 

e entende que esse processo é imbuído de uma credibilidade presumida: espera-se que o 

evento narrado corresponda com o real, e o fato de ser um evento experimentado por 

aquele que o relata contribui para certificar esse relato. Quem testemunha declara-se como 

aquele que esteve em um determinado lugar, em um determinado tempo, e assistiu ou 

viveu um acontecimento.  

Além disso, o testemunho pressupõe uma relação dialogal. Quem testemunha, 

testemunha algo a alguém, e esse alguém, ao tornar-se  interlocutor de um testemunho, 

acaba por autenticá-lo. Ricoeur acredita no compromisso da testemunha com o seu 

testemunho, e se no início de sua fenomenologia da memória afirmava que não há nada 

melhor que a memória para se conhecer o passado, em sua epistemologia da história 

retoma a fórmula para dizer: “não temos nada melhor que o testemunho, em última 

análise, para assegurar-nos de que algo aconteceu” (RICOEUR, 2007, p. 156). 

A Muñoz Molina, resta-lhe a opção de validar os relatos de que dispõe como 

referente real pelo simples fato de que lhe é impossível, na condição de depositário desses 

testemunhos, distinguir as possíveis distorções ocorridas entre o registro do evento na 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

122 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

memória dos personagens e sua reapresentação no testemunho, bem como lhe é 

impossível aferir quanto de imaginação há neles.  

Benjamin (1987, p. 205) dizia que: “Contar histórias sempre foi a arte de contá-

las de novo, e ela se perde quando as histórias não são mais conservadas”.  

Sefarad é um intenso recontar de histórias e, no caso das memórias orais, promove 

a sua conservação em um registro escrito, o da literatura. Ao analisar historicamente o 

processo de transposição da memória oral para a escrita, Zilberman (2006, p. 131) ressalta 

a função da escrita como suporte material de preservação da memória oral: “a narrativa 

sustentava a memória por oferecer-lhe um espaço de manifestação, agora é o papel – ou 

seus precursores e sucessores – que lhe afiança a legitimidade.”   

Mas, para Ricoeur, mais do que proporcionar a conservação da memória oral, a 

escrita contribui para guardar o que existe de autêntico na memória oralmente declarada: 

 
                                             “o discurso escrito é de certa forma uma imagem (eidōlon)”, daquilo que na 

memória viva é “vivo”, “dotado de uma alma”, “rico de “seiva”. [...] Para a 

verdadeira memória, a inscrição é semeadura, suas palavras verdadeiras são 

“sementes” (spermata). Estamos, assim, autorizados a falar de escrita “viva”. 

(RICOEUR, 2007, p. 153)     

 

Ao tornar públicos, por meio da literatura, testemunhos que dificilmente 

alcançariam grande audiência, Muñoz Molina escreve um romance que, longe de ser um 

“depósito morto”, como a ideia de escrita como simples conservação poderia supor, é 

“memória viva”3, tão viva na escrita quanto o era na voz das testemunhas. 

No entanto, esse processo de apropriação da memória transmitida oralmente pelo 

outro e sua transformação em literatura, pressupõe algumas questões éticas. Até que ponto 

um escritor está autorizado a apropriar-se de histórias a ele confiadas para recriá-las e 

torná-las públicas? É possível aferir o grau de fidelidade entre o que foi oralmente narrado 

e o que se eternizou na escrita? Qual é a postura do escritor perante esses personagens da 

“vida real” que lhe confiaram suas memórias? Perseguindo as pistas metaficcionais 

deixadas pelo narrador em Sefarad, tentaremos elucidar essas questões.     

 

 

                                                             
3 “Depósito morto” e “memória viva” são expressões ricoeurianas.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

123 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

2 A ética no processo de transposição da oralidade para a escrita literária  

 

 

Segundo Joan-Carles Mèlich (2011), tarefa tão desafiadora quanto a de definir a 

literatura, é a de definir a ética. Para o filósofo catalão, a ética, objeto indeterminável do 

ponto de vista do tradicional pensamento metafísico ocidental, é um objeto palpável, de 

existência concreta em nosso meio, assim como a literatura. Por isso, Mèlich propõe uma 

definição de ética a partir de lições aprendidas com a literatura.  

De acordo com o filósofo, a metafísica sempre teve a pretensão de compreender e 

explicar todo e qualquer fenômeno com base em um mesmo princípio, o que redundou 

em uma visão dual do mundo e em uma crença na existência de fenômenos não 

problemáticos, não fugidios, passíveis de serem explicados. Para opor-se a esse 

pensamento de tendência universalizante, Mèlich convoca três pensadores de origem 

judaica do século XX: Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas e Jacques Derrida. A esses 

pensadores, o filósofo catalão atribui os méritos de terem pensado a ética fora dos 

princípios da metafísica, e de mostrarem como a história da filosofia ocidental 

fundamentou-se sobre um preconceito: o de acreditar que tudo pode ser compreendido a 

partir de um princípio único, da ideia de que tudo faz parte de um todo, de uma unidade, 

uma visão homogênea incapaz de acolher o diferente, o estranho, o externo, a alteridade.   

O argumento central de Mèlich está organizado em torno do fato de que, tanto a 

ética quanto a literatura, são capazes de abrigar dissonâncias, e para desenvolver esse 

argumento, o filósofo elenca quatro pontos de contato entre a literatura e a ética: a 

intimidade, a ambiguidade, a ausência e a relação com a vida. 

A literatura pressupõe uma relação íntima do leitor para com o texto literário e 

para com o autor, relações estabelecidas, portanto, com o outro. A moral pensada pela 

metafísica pode ser pública ou privada, relaciona-se com o espaço. A ética, assim como 

a literatura, não é nem pública nem privada, é íntima, e relaciona-se com o tempo.  

O texto literário é naturalmente ambíguo, passível de múltiplas leituras que 

dependem do leitor, e do tempo e espaço nos quais ele encontra-se inserido. A moral 

oferece uma mesma resposta para diferentes situações. A ética, ao contrário da moral, não 

obedece a códigos pré-determinados, oferece respostas únicas de acordo com a 

especificidade de cada situação. Assim como a leitura literária, a postura ética depende 

de relações, situações e contextos.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

124 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A moral deriva da presença, a literatura da ausência. Não há interpretação correta 

para um texto literário, bem como não há resposta ética correta a ser dada, as posturas 

mudam em decorrência das situações.  

A moral é cultural, é-nos dada pelo mundo que nos cerca, está posta desde quando 

nascemos. A ética, no entanto, é-nos requerida pela vida à medida que a vivemos. Assim 

como não há, para um texto literário, uma única leitura possível, não há uma única forma 

de se portar diante da vida.  

Apresentamos um fragmento do artigo de Mèlich que sintetiza o seu argumento 

de aproximação entre a literatura e a ética, e que explica o distanciamento destas em 

relação à moral: 

 
                                             La ética, a diferencia de la moral, tiene una óptica literaria, porque la ética, 

como la literatura, no vive de las razones sino de los sentimientos, no vive de 

las universalidades sino de las singularidades, no vive de los principios sino de 

los contextos y de las situaciones, no vive de lo claro o de lo distinto sino de 

las ambigüedades y de las ambivalencias… […] Eso significaría romper con 

el reinado de lo mismo a favor de la alteridad, con el reinado de la presencia a 

favor de la ausencia o de lo espectral, de lo universal a favor de lo situacional 

o de lo adverbial, del consenso a favor del disenso o de la disonancia, del 

acuerdo y del diálogo a favor de la conversación inacabable, de la conciencia 

tranquila a favor de la imposibilidad de buena conciencia. (MÈLICH, 2011, p. 

105-106) 

 

Se à ética é atribuída uma dimensão literária porque ela comporta emoções, 

particularidades, circunstâncias, imprecisões, lacunas, discordâncias, e reconhece a 

presença do outro, um texto literário que comporta todas essas facetas é uma literatura 

eticamente comprometida.  

Literatura ética, esse foi um dos principais adjetivos consensualmente atribuídos 

pela crítica ao romance Sefarad na época de sua publicação4. O texto concede espaço a 

vozes comumente silenciadas como a do migrante proveniente do sul da Espanha rural, e 

de anônimos como Camille Pedersen-Safra, Isaac Salama, Tina Palomino e Adriana 

Seligmann, testemunhas cujas vozes talvez jamais fossem ouvidas não fosse o romance. 

Vozes canonizadas pela literatura do século XX como as de Primo Levi, Victor 

                                                             
4 Sobre essa questão ver  BEGINES HORMIGO, José Manuel. La última novelística de Antonio Muñoz 

Molina: de Plenilunio a El viento de la luna. In: ANDRES-SUÁREZ, Inés; CASAS, Ana. (Edt.). 

Cuadernos de narrativa: Antonio Muñoz Molina. Madri: ARCO/LIBROS S. L., 2009, p. 83-105; Ver 

também  SANZ VILLANUEVA, Santos. De El jinete polaco a Ventanas de Manhattan. In: ANDRES-

SUÁREZ, Inés; CASAS, Ana. (Ed.). Cuadernos de narrativa: Antonio Muñoz Molina. Madri: 

ARCO/LIBROS S. L., 2009, p. 23-47. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

125 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Klemperer e Jean Améry são postas ao lado de vozes de ex-soldados da Divisão Azul, 

numa operação talvez inapropriada do ponto de vista da moral, mas perfeitamente 

possível a partir da perspectiva ética. Do mesmo modo, são contrastadas as vozes de 

dissidentes do Comunismo como Margarete Buber-Neumann, Eugenia Ginzburg e Willi 

Münzenberg, com a voz da idólatra stalinista Amaya Ibárruri. Essa escolha deliberada 

pelo outro e pelo dissenso constitui o que chamaremos de macroética do romance Sefarad, 

o sentido ético presente na gênese do texto, a causa que motiva sua escritura. Mas, 

internamente, observamos uma microética no tratamento dado pelo autor e pelo narrador 

aos testemunhos desses outros.  

Seligmann-Silva (1998, p. 22) lembra que a “literatura de testemunho”5, ou a 

“literatura de teor testemunhal”6, como acreditamos ser o caso de Sefarad, pressupõe uma 

nova “ética da representação”. Para o crítico, assim como a literatura tradicional, a 

literatura de testemunho encontra-se na encruzilhada entre o real e o ficcional, mas ela 

nunca deixará de reclamar o seu vínculo com o universo externo ao literário, com o qual 

essa literatura mantém um pacto: “O comprometimento com o ‘real’ faz com que o autor 

exija um redimensionamento do conceito de literatura. A relação desse autor com o 

passado ao qual ele tenta dar uma forma tem o caráter de um compromisso ético” 

(SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 382).    

Na ocasião do lançamento do livro, Muñoz Molina falava dessa necessidade de 

transposição dos limites da ficção, no sentido de que ela é também o lugar da experiência, 

e de sua preocupação ética ao ficcionalizar os relatos orais a ele concedidos por 

personagens reais.  

Um exemplo dessa autoimposição ética, é o que encontramos ao final do capítulo 

Oh tú que lo sabías. Em um dado momento, o fluxo narrativo do protagonista, Isaac 

Salama, é interrompido por circunstâncias externas, exatamente no momento em que ele 

                                                             
5 Segundo Seligmann-Silva (2003, p. 373) a expressão “literatura de testemunho” não define um gênero 

literário, é um termo mais amplo que se refere a um fenômeno característico da literatura a partir do século 

XX, um produto cultural dessa era das catástrofes.  

 
6 Sefarad não é “literatura de testemunho”, pois, o narrador principal não é uma testemunha primária, isto 

é, um sobrevivente de uma das catástrofes do século XX. Entretanto, ao colocar a voz do narrador em 

paralelo às vozes de sobreviventes, de testemunhas primárias, por meio da intertextualidade que se 

estabelece tanto com textos de cunho testemunhal quanto com testemunhos orais, Sefarad pode ser 

entendida dentro de uma categoria à qual Seligmann-Silva (2005, p. 88) chama de “literatura de teor 

testemunhal”.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

126 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

declamava o último verso do poema A uma passante de Baudelaire. O verso lhe serviria 

para introduzir um derradeiro relato.  

Alguns anos depois, durante uma viagem de trem que levava alguns escritores 

para um evento literário, o narrador encontra um escritor que também esteve no Ateneo 

Español em Tanger, e que também foi interlocutor das memórias de Salama. Nesse 

momento da narrativa, Muñoz Molina insere um relato dentro do relato, cria um segundo 

narrador que, de um outro ponto de vista, irá concluir a parte da “novela” de Isaac Salama 

desconhecida do narrador principal. Enquanto este narrador principal demonstra, ao longo 

do capítulo, uma postura respeitosa perante as memórias do personagem, entendendo-o 

como uma vítima trágica da história e do próprio destino, o narrador secundário debocha 

das histórias de Salama, narrando os fatos de forma confusa e contradizendo uma série de 

informações até então fornecidas pelo narrador principal. Antes que essa segunda voz 

narradora inicie seu relato, o narrador principal promove uma reflexão acerca do processo 

de apropriação das memórias alheias, e da importância da ética nesse processo: 

 
                                              Sin que uno lo sepa, otros usurpan historias o fragmentos de su vida, episodios 

que uno cree guardar en la cámara sellada de su memoria y que son contados 

por gente a la que uno tal vez ni siquiera conoce, gente que los escuchó y que 

los repite deformándolos, adaptándolos a su capricho o a su falta de atención, 

o a un cierto efecto de comicidad o maledicencia. […] Apenas hay detalles, y 

da pereza inventarlos, falsificarlos, profanar con la usurpación de un relato lo 

que fue parte dolorosa y real de la experiencia de alguien. Quién eres tú para 

contar una vida que no es tuya. […] empieza un relato que sólo dura unos 

minutos, y no sabe que de algún modo está culminando una afrenta, agravando 

una vejación. (MUÑOZ MOLINA, 2001b, p. 178, 179) 

 

 

A distinção entre os discursos do narrador principal e do narrador secundário é 

nítida para o leitor. Por meio da voz irônica, apressada, insensível e nada poética do 

narrador secundário, o leitor conhece o desfecho do relato de Isaac Salama: durante uma 

viagem de Tanger a Casablanca, Salama apaixona-se à primeira vista por uma gentil 

desconhecida com quem compartilha a cabine do trem. Ao chegar ao destino, no entanto, 

Salama, que durante toda a viagem havia escondido sob um casaco a deficiência de suas 

pernas, priva-se da oportunidade de um encontro amoroso por não querer ver revelado 

aquilo que é, para ele, motivo de vergonha. A paixão fugaz e frustrada estabelece o 

intertexto com o poema de Baudelaire, cujo último verso serve de título para o capítulo: 

Oh tú que lo sabías. 

Conforme já discutimos, é impossível para o autor/narrador aferir o grau de 

veracidade com que a memória de Isaac Salama é capaz de presentificar o passado, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

127 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

descobrir as distorções impostas pelo próprio fenômeno de rememoração ou, até mesmo, 

desvendar quanto há de ficção inconsciente ou consciente no relato. Sobretudo porque, 

nas memórias de Salama, expressam-se dois profundos traumas: o de sobreviver à 

perseguição nazista em Budapeste tendo perdido mãe e irmãs, e o de sobreviver a um 

acidente de carro que o deixou inválido ainda na juventude. Freud (2010, p. 177) já nos 

ensinou que a realidade passada dos eventos traumáticos nunca ressurge na memória do 

traumatizado da forma exata como ocorreu porque esses episódios, no momento em que 

sucedem, excedem a capacidade de compreensão humana, ficando comprometidos o 

registro dessa memória no inconsciente, bem como sua transmissão ao consciente e sua 

tradução em linguagem. No entanto, apesar de toda essa sorte de possíveis deformações, 

a memória que personagens como Isaac Salama confiam ao narrador é recontada com 

respeito à testemunha.  

Ao construir uma narrativa intertextual, que acolhe o testemunho oral, Muñoz 

Molina está encontrando formas de fazer com que a experiência, no sentido benjaminiano 

da expressão, adentre a forma do romance. Tudo isso sem perder de vista o cuidado ético 

no processo de transformar em literatura a memória oral concedida pelo outro. 

  

 

REFERÊNCIAS: 

 

BEGINES HORMIGO, José Manuel. La última novelística de Antonio Muñoz Molina: 

de Plenilunio a El viento de la luna. In: ANDRES-SUÁREZ, Inés; CASAS, Ana. (Ed.). 

Cuadernos de narrativa: Antonio Muñoz Molina. Madri: ARCO/LIBROS S. L., 2009, 

p. 83-105. 

 

BENJAMIN, Walter. O narrador. In: Obras escolhidas I: Magia e técnica, arte e 

política. Ensaios sobre literatura e história da cultura. Tradução de Sérgio Paulo 

Rouanet. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1987.  

 

DELGADO, Lucilia de A. N. História oral: memória, tempo, identidades. 2. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2010. 

 

FREUD, Sigmund. Além do princípio do prazer. In: Obras completas, v. 14: História 

de uma neurose infantil (“O homem dos lobos”), Além do princípio do prazer e 

outros textos (1917 – 1920). Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Cia. das 

Letras, 2010. 

 

JENNY, Laurent. A estratégia da forma. Tradução de Clara C. Rocha. In: JENNY, 

Laurent et al. Intertextualidades. Coimbra: Almedina, 1979, p. 5-49. 

 

MÈLICH, Joan-Carles. Disonancias (sobre ética y literatura). Ars Brevis, Barcelona, n. 

17, p. 97-115, 2011. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

128 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

MUÑOZ MOLINA, Antonio. Carlota Fainberg. Madri: Alfaguara, 1999. 

 

______. El jinete polaco. Barcelona: Bibliotex S. L., 2001. 

 

______. Sefarad. Madri: Alfaguara, 2001b.  

 

______. Vento da lua. Tradução de Sergio Molina. São Paulo: Companhia das letras, 

2009.  

 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Tradução de Alain François 

et.al. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007.  

 

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Tradução de Sandra Nitrini. São Paulo: 

Aderaldo & Rothschild, 2008. 

 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Literatura de testemunho: os limites entre a construção 

e a ficção. Letras, Santa Maria, RS, n. 16, p. 9-37, jun. 1998.  

 

______. O testemunho: entre a ficção e o “real”. In: SELIGMANN-SILVA, Márcio 

(Org.). História, memória, literatura: o testemunho na Era das Catástrofes. Campinas, 

SP: Editora da Unicamp, 2003, p. 371 – 385.  

 

______. Testemunho e a política da memória: o tempo depois das catástrofes. Projeto 

História, São Paulo, v. 30, p. 71-98, jun. 2005.  

 

THOMSON, Alistair. Recompondo a memória: questões sobre a relação entre a História 

Oral e as memórias. Projeto História, São Paulo, v. 15, p. 51-84, abr. 1997.  

 

ZILBERMAN, Regina. Memória entre oralidade e escrita. Letras de hoje, Porto 

Alegre, v. 41, n. 3, p. 117-132, set. 2006. 

  

 

[Recebido: 08 nov. 2017 – Aceito: 11 dez. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

129 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

“EL GUARANI QUE VIENE A MIM, HORMIGA, TAHIĨ”: A ESCRITA 

ALTERNATIVA E O SABER SITUADO EM MAR PARAGUAYO 

 

 

    Ana Lúcia Liberato Tettamanzy* 

Paloma de Melo Henrique** 
 

 
RESUMO: A obra Mar paraguayo (1992), de Wilson Bueno, revela-se desconcertante se examinada no 

conjunto da prosa recente da literatura brasileira, na medida em que traz elementos fora do comumente 

previsto, muito por conta de sua linguagem, que mistura línguas (português, espanhol, guarani) e não se 

encaixa em modelos pré-estabelecidos. Essas questões envolvem o fato de a personagem narradora ser uma 

prostituta paraguaia de origem Guarani, que realiza seu discurso oralizado em portunhol e na sua língua 

materna, misturando elementos da cultura ocidental e da cultura indígena, pouco valorizada numa sociedade 

ocidentalizada. Buscou-se respaldo na interculturalidade (WALSH, 2009) e na descolonização do 

pensamento (CUSICANQUI, 2010) como forma de reivindicar a pluralidade cultural apresentada na obra, 

dando destaque à origem Guarani da personagem e à forma situada geoculturalmente de pensar (KUSCH, 

2007), mediada pelas emoções. Nesse sentido, considerou-se a obra como uma literatura escrita alternativa 

(LIENHARD, 1990), dado que apresenta elementos constituintes das identidades ameríndiasPara os 

estudos literários, sinaliza para a possibilidade de integração/interação de saberes de ontologias relacionais 

(ESCOBAR, 2016), importantes para o enfrentamento de problemas que têm afligido o planeta, dadas as 

relações de (con)vivência entre os povos, entre os seres e desses com a natureza. 

 

Palavras-chave: Mar paraguayo. Wilson Bueno. Guarani. Escrita alternativa. Interculturalidade. 

 

RESUMEN: La obra Mar paraguayo (1992), de Wilson Bueno, se revela desconcertante se examinada en 

el conjunto de la prosa reciente de la literatura brasileña, en la medida en que trae elementos fuera del 

comúnmente previsto, mucho por su lenguaje, que mezcla lenguas (portugués, español, guaraní) y no se 

asienta en modelos pre-establecidos. Estas cuestiones involucran el hecho de que el personaje narrador es 

una prostituta paraguaya de origen Guaraní, que realiza su discurso oralizado en portuñol y en su lengua 

materna, mezclando elementos de la cultura occidental y de la cultura indígena, poco valorada en una 

sociedad occidentalizada. Se buscó respaldo en la interculturalidad (WALSH, 2009) y en la descolonización 

del pensamiento (CUSICANQUI, 2010) como forma de reivindicar la pluralidad cultural presentada en la 

obra, destacando el origen Guaraní del personaje y la forma situada geoculturalmente de pensar (KUSCH, 

2007), mediada por las emociones. En este sentido, se ha considerado, en este trabajo, la obra como una 

literatura escrita alternativa (LIENHARD, 1990), dado que presenta elementos constituyentes de las 

identidades amerindias.. Para los estudios literarios, señala para la posibilidad de integración/interacción 

con saberes de ontologías relacionales (ESCOBAR, 2016), importantes para el enfrentamiento de 

problemas que han afligido el planeta dadas las relaciones de (con)vivencia entre los pueblos, entre los 

seres y de estos con la naturaleza. 

Palabras-clave: Mar paraguayo. Wilson Bueno. Guaraní. Escrita alternativa. Interculturalidad. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
* Profa. Dra. pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professora de Literatura no 

Instituto de Letras da UFRGS. Coordenadora do Projeto de Pesquisa Letras e Vozes Anticoloniais. E-mail: 

atettamanzy@terra.com.br  
 
** Mestranda em Literatura pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).  Bolsista  CAPES.  

E-mail: paloma.meloh@hotmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

130 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

1 Um bugre na cidade 

 

Nascido em 1949, em Jaguapitã (cachorro vermelho em guarani), no norte do 

Paraná, Wilson Bueno foi para Curitiba ainda criança e, posteriormente, viveu parte da 

adolescência no Rio de Janeiro, retornando à Curitiba na década de 1970. Começou a 

escrever para a Gazeta do Povo aos 14 anos de idade. Como jornalista, colaborou em 

diversos jornais e revistas com a publicação de crônicas; dentre os mais recentes O Jornal 

do Brasil, O Estado do Paraná, O Estado de São Paulo e a Revista Trópico, do site UOL. 

Em entrevista concedida, em 2010, à editora Kutsemba Cartão1, a respeito da 

publicação do seu livro O Gato Peludo e o Rato-de-Sobretudo pela cartonera 

moçambicana2, o escritor de Mar paraguayo relatou que nasceu “num rancho de chão 

batido e paredes de barro” e que sua avó foi a parteira, cortando-lhe o umbigo “com uma 

colher em brasa”. Cresceu até os sete anos no “sertão profundo do Brasil”. Brincava com 

jaguatiricas, macaquinhos e demais bichos da floresta, fazia seus brinquedos de espigas 

de milho. Quando questionado sobre quem seria ele, o escritor respondeu ser “um 

pequeno pintor das tardes (melancólicas) da Floresta”, para em seguida relatar suas 

origens, filho de lavradores. 

Em sua fala sobre o que é a sua literatura para o programa “Encontros de 

Interrogação” do Itaú Cultural3, o escritor declarou que a sua escrita literária veio “das 

coisas mais banais do cotidiano”, das suas memórias, amores, medos, inseguranças, 

assinalando que seria um devotado em passar para o papel as suas intensidades “no desejo 

de espalhar benefícios”. As obras do autor podem ser consideradas muito diferentes umas 

das outras, com a escrita de crônicas, contos, bestiários, tankas, etc., o que caracteriza o 

espírito de experimentação e o desejo de inovar do escritor.  

Mar paraguayo é, nesse sentido, considerada a sua obra de maior destaque, com 

a qual ganhou público internacional. Em entrevista concedida a Claudio Daniel para o 

Suplemento Literário de Minas Gerais, o autor reiterou o que pretendia com o livro: “A 

                                                             
1 Disponível em: <https://kutsemba.wordpress.com/2010/05/31/a-fantasia-e-a-maior-arma-das-criancas-

entrevista-al-escritor-wilson-bueno>. Acesso em: 23 jun. 2017.   

 
2  As editoras cartoneras se caracterizam por utilizarem a reciclagem do papelão (“cartón” em espanhol) 

para a confecção artesanal de livros, sendo, então, projetos editoriais alternativos aos convencionais, que 

podem ser considerados “periféricos” ou “marginais”. Essas editoras surgiram na Argentina, com a “Eloísa 

Cartonera”, difundiram-se pela América Latina e hoje já existem em outras partes do mundo.    

 
3 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=4iumWSUocmI>. Acesso em: 25 jun. 2017. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

131 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

multiplicidade de discursos e de repertórios” como um “exercício pleno” da 

“democracia”, “a vivência do diverso no seio mesmo da diversidade” (BUENO, 2000, 

sp). Na obra, o autor construiu uma personagem narradora de origem Guarani, que, por 

algum motivo, saiu do Paraguai para viver em Guaratuba, no Paraná. 

O discurso da personagem, como já apontado pelo próprio autor, é uma mistura 

de portunhol com guarani, e ainda recebe a inserção de alguns termos em outras línguas, 

como o francês, o inglês e o italiano. Esse discurso é construído, por vezes, como um 

desabafo, outras vezes, como um fluxo de consciência ou como uma vertigem de 

memórias e pensamentos; em outros momentos, como um relato, e até mesmo como um 

texto que está sendo escrito: “Escribo para que no me rompan dentro las cordas del 

corazón” (BUENO, 1992. p. 32). Revelando sempre os dramas existenciais enfrentados 

pela personagem – relativos, entre outras coisas, ao acontecimento da morte do velho com 

quem ela convivia – que diz e se contradiz a todo instante, em tom poético e oralizante. 

A obra, de fato, como aponta Néstor Perlongher no seu prefácio, “não é um romance para 

se contar por telefone” (PERLONGHER, 1992. p. 11).  

Embora se diga que o texto seja apenas “salpicado” de guarani, a personagem 

“avisa”, na primeira parte do texto, intitulada “notícia”: 

 
El guarani es tan essencial en nesto relato quanto el vuelo del párraro, lo cisco 

en la ventana, los arrulhos del português ô los derramados nerudas en cascata 

num solo só suicídio de palabras anchas. Una el error de la outra. Queriendo-me 

talvez acabe aspirando, en este zoo de signos, a la urdidura esencial del afecto 

que se vá en la cola del escorpión. Isto: yo desearia alcançar todo que vibre e 

tine abaixo, mucho abaixo de la línea del silêncio. No hay idiomas aí. Solo la 

vertigen de la linguagem. Deja-me que exista. (BUENO, 1992. p. 13) 

 

Considera-se, neste trabalho, que o guarani é essencial para o relato e para a 

construção de toda a obra, na medida em que a narrativa é lida de forma a considerar a 

personagem como uma pessoa que sofreu o processo de racialização e de apagamento de 

sua cultura ancestral pela colonização europeia. Situação histórica esta não destacada no 

texto, mas que serve como hipótese na leitura proposta neste trabalho. O trecho do início 

da narrativa revela, ainda, muitos elementos que aparecem durante toda a obra: as 

comparações, a ambiguidade ou indeterminação, a poesia, a intertextualidade, a alusão a 

animais e, principalmente, o anseio da personagem de ser ouvida e considerada na sua 

existência. 

Mesmo que o escritor tenha afirmado não ser um estudioso, mas um curioso em 

relação ao tema, uma vez que a questão indígena tenha sido intrínseca e mesmo identitária 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

132 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

sua, trata-se de um autor não indígena que se arriscou a representar, em seus textos, uma 

alteridade tão outra, que envolve não só questões ideológicas, políticas e culturais, mas 

também cosmológicas. Nesse sentido, o autor aproximou-se mais política e culturalmente 

dum imaginário dos povos da floresta em outra de suas declarações4: 

 

Nasci e cresci (até os sete anos), no sertão, sertão mesmo, ao tempo em que o 

Paraná ainda tinha sertão; hoje somos um vasto “deserto” de soja. Mais de 90% 

da mata nativa foi literalmente dizimada em nosso Estado. Uma coisa alarmante. 

E onde nasci, a 40 km de Jaguapitã, uma cidadezinha do norte paranaense, a 

mitologia zoológica era o brinquedo de adultos e crianças. Ali, o meu primeiro 

contato com os bichos, sua mística, o zoomundo contíguo às nossas existências 

miúdas de bichos também, claro; bichos rurais em permanente perplexidade 

frente a tudo e a todos. Meus pais eram lavradores, quase índios, e a minha 

zoolatria começa aí. Eu não tinha brinquedos, brincava com as histórias de 

bichos que minha mãe me contava. Eram brinquedos no imaginário, 

imaginados, virtuais, você me entende? Brincava sonhando...  

 

Ainda que tenha associado esse universo da floresta à mitologia, ao brinquedo, ao 

virtual, o autor fez uma aproximação do humano com os animais e, inclusive, com a terra 

– “hoje somos um vasto ‘deserto’ de soja” – tocando, ainda, nessa fala em algo que é 

extremamente delicado para as questões indígenas: a perda do território para o latifúndio 

e a monocultura.  

 

 

2 A escrita alternativa: “lo que digo es todo um labirinto de arañas” 

 

A obra Mar paraguayo (1992), embora aclamada pela crítica, ainda é pouco 

conhecida na literatura nacional. O livro, publicado em 1992 em uma parceria entre a 

Iluminuras e a Secretaria de Cultura do Estado do Paraná, não teve novas edições no 

Brasil. Foi publicado em 2001 no Chile, pela editora Intemperie; na Argentina, pela Tsé-

Tsé em 2005; e no México, pela Bonobos em 2006. Ganhou novas edições, em 2017, na 

França e nos Estados Unidos. A primeira, uma edição fac-similar de apenas cinquenta 

exemplares, e a segunda, uma tradução na qual o espanhol e o português, ou o portunhol, 

foram traduzidos para o inglês e para o francês, ou para o francinglish, pela poeta Erín 

Moure. A língua guarani, que, a princípio, seria traduzida para a língua mohawk, de povos 

                                                             
4 Entrevista “Decassílabo perfeito para nação imperfeita”, concedida a Marcelo Pen, para a revista 

Trópico. Disponível em: <p.pho.uol.com.br/tropico/HTML/textos/2484,1.shl.>.  Acesso em: 10 jul. 2017. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

133 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

originários da América do Norte, foi mantida por opção da tradutora. Podemos observar, 

dessa forma, que a obra tem pouco destaque no Brasil. 

Isso pode estar relacionado ao estranhamento, no que se refere à linguagem, por 

a obra ser escrita em português, espanhol e portunhol, com declarações em guarani, ou, 

se preferirmos, em portunhol selvagem – expressão cunhada pelo poeta Douglas Diegues, 

que considera o escritor Wilson Bueno precursor dessa linguagem literária5. Há nisso a 

questão de o país colocar-se, muitas vezes, distanciado dos outros países latino-

americanos. O que não é de se espantar, dado que o distanciamento existe também em 

relação aos povos originários, que dividem o mesmo território nacional. É recente a 

introdução do espanhol como língua obrigatória nos currículos escolares, e não se 

tratando de regiões fronteiriças, a língua acaba sendo pouco difundida e valorizada no 

país. A situação de apagamento das línguas nativas, bem como de seus povos, é ainda 

mais evidente: as línguas indígenas resistem nas suas sociedades, que sofrem a imposição 

da língua colonizadora dominante6. Se são necessárias, muitas vezes, estratégias para 

manter as línguas indígenas vivas nas suas comunidades, pouco temos notícia de 

situações de interesse do aprendizado dessas línguas pela sociedade em geral. 

A obra de Bueno é, nesse sentido, importante ao trazer à tona um pouco da 

pluriculturalidade existente no território nacional brasileiro, rompendo com a ideia de 

homogeneidade cultural arquitetada pela literatura ocidentalizada. A narrativa irrompe, 

dessa forma, com o inesperado, com a inserção de uma língua muito diferente das línguas 

indo-europeias, e, consequentemente, com o seu imaginário que se distancia bastante do 

ocidental. Além de trazer esses elementos, o texto constrói-se por meio da não definição 

essencialista. O autor, ao falar da importância do livro, destaca um pouco do que pode ser 

dito, ou melhor, sobre como realmente é difícil dizer algo exato e preciso sobre a obra: 

 
a errância (lato sensu e metaforicamente), a indeterminação geográfica 

(expressa até mesmo no título... O Paraguai, sabemos, não tem mar... O “mar” 

do Paraguai é o balneário de Guaratuba, no Paraná, onde se passa a história... 

História?...), a ambiguidade, o mix contaminante e contaminador das línguas e 

também a sua prosa-em-abismo é que fazem do Mar, de todos os meus livros, 

seguramente o mais amado e estudado. (BUENO, 2000, s.p.) 

 

                                                             
5 De acordo com entrevista a Douglas Diegues sobre seu Portunhol Selvagem. Disponível em: 

<http://www.portaldaeducativa.ms.gov.br/o-portunhol-salvaje-para-nao-iniciados/>. Acesso em: 04 jul. 

2017.   

 
6 Essa questão é discutida no texto “Escola, escrita e valorização das línguas”. Disponível em: 

<https://pib.socioambiental.org/pt/c/no-brasil-atual/linguas/a-escola-e-a-escrita>. Acesso em: 04 jul. 2017.  

  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

134 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

Os estudos mais correntes da obra são relativos à linguagem, à questão do 

portunhol e da hibridez, sobre se haveria, por exemplo, alguma regularidade ou ausência 

da mesma no uso do português, do espanhol e do portunhol. A língua guarani é citada nos 

trabalhos, mas não recebe muito destaque, uma vez que aparece em menor quantidade na 

escrita do texto. O que, no entanto, não deixa de ser muito importante para a construção 

da obra. As referências na língua nativa da personagem constituem, de certo modo, a 

trama da narrativa, revelada pelo ñanduti, espécie de tecido de origem paraguaia, que traz 

o tecer da aranha (ñandu), como parte também da cultura Guarani, e que a personagem 

protagonista tece enquanto formula o seu discurso: “lo que digo es todo um labirinto de 

arañas que van teciendo en las quinas de la casa” (BUENO, 1992, p. 17). Ñandu pode 

significar também sentir ou sentimento, então a personagem tece seus sentimentos, suas 

angústias e conflitos, constituindo a trama narrativa, como em um monólogo oralizado de 

memórias e emoções, já que não há um enredo linear, mas uma espécie de teia. 

O que podemos depreender da narração é que ela se passa em Guaratuba, no litoral 

paranaense, mais especificamente no cabaré, ou no sofá da sala desse (ou da casa da 

personagem?), enquanto ela tece seu ñanduti, relembra memórias, desabafa, escreve ou 

relata para o Doutor Paiva o drama em que ela está envolvida devido à morte do velho, 

com quem ela vivia. Além disso, é difícil fazer afirmações seguras sobre um enredo. A 

personagem narradora começa seu relato com a “notícia”, parágrafo no qual introduz o 

texto, dando informações importantes sobre ele; na parte seguinte, faz uma espécie de 

apresentação sua: “Yo soy la marafona del balneário” (BUENO, 1992, p. 15). Contudo, 

a narrativa não é linear: a personagem faz voltas no tempo, contando e refletindo sobre 

fatos do presente, mas também do passado, e recontando, de outras formas, momentos 

relativos à morte do velho, como forma de explicar que não é culpada pelo ocorrido. 

Se a marafona do balneário teme por sua vida, com a morte do velho, e sofre pelo 

envelhecimento e pela prostituição, existe todo um contexto por trás disso. A falta de 

perspectiva de futuro, devido às ameaças do presente, é constante. Nisso, tem-se uma das 

particularidades apontadas por Beatriz Resende (2008) como caracterizadoras da 

literatura contemporânea:  

 

 

Diante das novas configurações do espaço geopolítico e de diferente 

organização do tempo, premido pela simultaneidade, as formações culturais 

contemporâneas parecem não conseguir imaginar o futuro ou reavaliar o 

passado antes de darem conta, minimamente, da compreensão deste presente 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

135 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

que surge, impositivo, carregado ao mesmo tempo de seduções e ameaças, todas 

imediatas. (RESENDE, 2008, p. 28) 

 

 

Entre a homogeneização cultural e as facilitadas trocas culturais atuais, o que mais 

se estuda, no entanto, é “a caracterização da cultura como fenômeno de hibridação” 

(RESENDE, 2008, p. 19), este no sentido consagrado por García Canclini.  Sentidos 

diferentes também aparecem em outros momentos, inclusive como forma de rever 

conceitos do passado como o de miscigenação. A autora ressalta que entre os centros e as 

margens aparecem olhares deslocados, transversos, que dão forma à multiplicidade da 

criação literária, que aparece reativa, anti-hegemônica, “por acúmulo de manifestações 

diversas e não pela fragmentação de uma unidade prévia” (RESENDE, 2008, p. 20). 

A socióloga boliviana Silvia Cusicanqui (2010), por sua vez, faz uma crítica ao 

conceito de hibridez proposto por Canclini ao referir-se aos universos indígenas, pois, 

para ela, as identidades ancestrais não podem ser consideradas rígidas, muito menos 

podem, contudo, ser diluídas na ideia de hibridação:  

 

 

La noción de “hibridez” propuesta por García Canclini es una metáfora genética, 

que connota esterilidad. La mula es una especie híbrida y no puede reproducirse. 

La hibridez asume la posibilidad de que de la mezcla de dos diferentes, pueda 

salir un tercero completamente nuevo, una tercera raza o grupo social capaz de 

fusionar los rasgos de sus ancestros en una mezcla armónica y ante todo inédita. 

La noción de ch’ixi, por el contrario (…) plantea la coexistencia en paralelo de 

múltiples diferencias culturales que no se funden, sino que antagonizan o se 

complementan. Cada una se reproduce a sí misma desde la profundidad del 

pasado y se relaciona con las otras de forma contenciosa. (CUSICANQUI, 2010, 

p. 70) 

 

 

Assim, a autora destaca positivamente o caráter conflituoso da coexistência de 

elementos heterogêneos que não pretendem fundir-se, mas se complementar, assumindo 

a diferença e garantindo a heterogeneidade, ao invés de um todo homogêneo. Essa noção 

de ch’ixi, proveniente da língua aimara, usada por Cusicanqui parece importante 

principalmente para compreender o caráter conflituoso da personagem na obra.  

O crítico Martin Lienhard (1990), por outro lado, ainda que faça uso do conceito 

de hibridação, salienta que, mesmo rompendo com as teorias de mestiçagem, aculturação 

ou transculturação, que homogeneízam, não se pode dissolver a questão do poder da 

cultura ocidental colonizadora, que aparece muitas vezes dissipada ou mesmo anulada 

pelos discursos de hibridismo, heterogeneidade ou pluralidade cultural.  

De fato, esses conceitos revelam que as práticas culturais não são rígidas, nem 

vinculadas basicamente a estratos culturais ou classes sociais, “cada miembro de una 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

136 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

sociedad latinoamericana actual participa, combinándolas a su modo, de muchas de las 

prácticas culturales que ofrecen los repertorios” (LIENHARD, 1990, p. 142). E, além 

disso, há evidentes diferenças socioculturais internas aos grupos marginalizados, 

populares ou subalternos, que resistem, mantendo (relativa) autonomia e criatividade. 

Conforme propõe Lienhard (1990), as literaturas escritas alternativas são uma 

mistura divergente que se localiza marginalizada tanto para os setores dominantes quanto 

para os populares, revelando esses processos (desiguais) de negociação e conflito entre 

esses grupos, que surgiram diante da hecatombe da colonização. Esse enfrentamento e 

diálogo cultural entre as sociedades oral-populares, principalmente de origem indígena, e 

os grupos dominantes de ascendência europeia revelam uma literatura com diferentes 

graus de hibridez e de formas e, sobretudo, a resistência e a força dos universos de cultura 

oral, destruindo a imagem folclórica, que coloca a literatura escrita latino-americana 

como um apêndice da literatura ocidental. 

A personagem, em Mar paraguayo, reflete sobre o ato de escrever, que a faz 

esquecer (“olvido”) as culturas orais. Assim, os indígenas (“guaranis”), as pessoas de 

origem popular, que se expressam pelo portunhol (“castejanos”) e as pessoas de culturas 

de origem africana (“marafos afros duros brasileños”), que têm o corpo e a palavra viva 

como mais importantes, são esquecidos e menosprezados pela escrita da história. 

Portanto, há a problematização da escrita como mais valorizada em imposição às culturas 

orais, e, talvez, por isso, a personagem sinta a necessidade da escrita como afirmação da 

sua existência: 

 
Olvido guaranis y castejanos, marafos afros duros brasileños porque sei que 

escribo y esto es como grafar impresso todo el contorno de uno cuerpo vivo en 

el muro de la calle central. No hay que tener nadie além del silencio – estos 

vasos comunicantes, lo rubro de las venas, la víscera pissada, vozes y voces, 

latidos y ladridos – todo se dice y se completan vivamente. E – por que – las 

palabras, todas las palabras sueltas en el viento poniente – serán menos siempre 

menos do que el martirizado adverbio inscrito en la historia. (BUENO, 1992, p. 

32-33) 

 

 

A escrita foi imposta às sociedades originárias da América, de modo 

extremamente traumático, como forma de sujeitar e desumanizar os povos que, no 

continente, viviam sob diferentes cosmologias e arquivos de memória. Para Lienhard 

(1990), a fetichização da escrita europeia foi a maior causadora de uma imposição cultural 

e comunicacional estabelecida como arma (de discurso) de poder em relação às 

sociedades autóctones. Essas práticas de consumação de poder se deram basicamente por 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

137 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

meio de processos político-religiosos e jurídicos ou notariais, quando os europeus, por 

meio de capitulações, antes mesmo de chegar às terras que chamamos hoje de América, 

já “dispunham” de “direitos” sobre os territórios que eram evocados em título pela realeza 

católica. O requerimento, posteriormente, deu conta de todo o valor performativo da 

escrita quando “realizou”, em 1513, a tomada de posse, pelos espanhóis, dos territórios 

dos povos originários.  

Ainda no século XVI, no entanto, as denominadas literaturas escritas alternativas 

passaram a ser escritas por indígenas nas Américas a partir de necessidades diplomáticas. 

Isso porque, como dito, a escrita era a forma que mais se adequava à lógica de poder 

europeia, sendo, portanto, mais eficaz na busca das reivindicações dos povos originários: 

 
los depositarios de la memoria y de la conciencia colectivas dejan de ser los 

sempiternos “informantes” a los redactores de escritos al estilo europeo para 

convertirse en los autores, materiales o al menos intelectuales, de un texto propio 

en el sentido cabal de la palabra, en sujetos de una práctica literaria radicalmente 

nueva. La escritura, sentida primero como un trauma, se usa ahora, quizás algo 

eufóricamente, como un arma contra los opresores, como un medio para 

hablarles de igual a igual (LIENHARD, 1990. p. 89) 

 

 

Essa produção aconteceu, primeiramente, aos moldes das literaturas epistolares e 

foi o principal modo de comunicação destinado às autoridades coloniais ou republicanas, 

relatando na maioria das vezes “despojos, violências, abusos de parte eclesiástica o 

latifundista” (LIENHARD, 1990, p. 87). A alta elaboração literária e a visão histórica da 

realidade, exposta brilhantemente pelos autores, são fatores que fazem injustificáveis a 

falta de interesse da historiografia literária em relação a essas obras. No mesmo caminho, 

a literatura escrita alternativa produzida por escritores não indígenas, de diferentes 

maneiras, também pode ser reivindicativa ao representar os grupos subalternizados e as 

suas inquietações, conflitos e anseios, e com isso trazer à tona essa memória indígena, 

que, mesmo com todo o sufocamento, sobrevive. Mar paraguayo, dessa forma, pode ser 

considerada uma dessas obras que se caracterizam pela hibridez conflituosa, no sentido 

de Lienhard, aproximando-se também de ch’ixi trazido por Cusicanqui (2010). 

 

3 Um saber situado – aposta no conhecer pelas emoções 

 

A personagem narradora de Mar paraguayo expressa-se com palavras em guarani, 

língua que resiste no continente em relação às línguas e discursos oficiais, para sintetizar 

ideias importantes do seu pensamento em relação à sua vida, ou seja, mesmo que ela 

expresse-se em maior medida em portunhol, é em guarani que ela exprime seus 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

138 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

sentimentos mais profundos. Os Guarani são considerados dos mais resistentes ao 

processo de colonização sofrido, e a preservação até hoje de sua língua materna é um 

símbolo dessa resistência. 

A maior parte do vocabulário em guarani utilizado pela personagem relaciona-se, 

entre outras coisas, à espiritualidade da sua etnia, com palavras como Aguyje, que 

significa, conforme o elucidário presente no final do livro, “estado de graça que, segundo 

os guaranis, permite ascender à Terra Sem Mal, onde moram os deuses” (BUENO, 1992, 

p. 74), ou como cururu (dança religiosa dos primeiros guaranis). A referência a animais, 

como mboi (cobra), andirá (morcego), também é de bastante relevância para o 

desenvolvimento da narrativa, bem como as palavras relativas à vida e ao amor, como 

mboiraĩhu (fazer amor), mongetá (amor); tecové (vida, pessoa ou persona). Há também a 

constante referência ao mar e aos barulhos relacionados à água, como paraĩpĩeté (abismo 

de mar) ou chiní (barulho da água quando ferve). A personagem utiliza-se de tal 

vocabulário quando fala de elementos relativos à sua cultura e quando quer expressar seus 

pensamentos em relação aos sentidos da vida no seu espaço-tempo. 

O esclarecimento sobre alguns termos dá-se pelo elucidário, existente no final do 

livro, em que existem traduções em português para os termos em guarani. Essas traduções 

são, muitas vezes, difíceis de ser encontradas na literatura e os seus significados nem 

sempre correspondem exatamente àquilo que podemos supor. A palavra Ñe’ẽ, título da 

segunda parte da obra, na qual a personagem apresenta-se, recebe a tradução como 

“palavra; vocábulo; língua; idioma; voz comunicação; comunicar-se; falar; conversar” 

(BUENO, 1992, p. 77), no entanto, essa palavra tem um significado espiritual muito 

importante nas culturas Guarani, correspondendo a um universo muito mais abrangente 

do que a simples comunicação, podendo ser traduzido como a “alma palavra”, ou seja, 

uma entidade espiritual. A “alma palavra” aparece em outro momento, associada ao 

suruvu, mito no qual a palavra transforma-se em pássaro.  

Isso revela os limites interpretativos da obra, dado que apresenta elementos 

complexos do imaginário Guarani. Mesmo no que se refere a palavras aparentemente 

mais simples como mboi, que significa cobra, não temos acesso a uma representação 

exatamente igual, dependendo do contexto, já que isso faz parte de uma percepção do 

universo diferente do ocidental. A língua guarani, do tronco Tupi, divide-se em algumas 

variantes – além do guarani paraguaio, que é idioma oficial do país, junto com o espanhol 

–, como a ñandeva, a kaiowá e a mbyá, espalhadas pelos territórios do Paraguai, 

Argentina, Brasil, Uruguai e Bolívia. Nesse sentido, pode haver variação no modo de 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

139 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

escrever ou mesmo de significado de algumas palavras dentro da própria língua, 

dependendo do contexto.  

A presença da língua materna, mesmo que resulte em pedaços imperfeitos e 

híbridos, tendo a estrutura e o léxico mesclados a outras línguas, marca a necessidade de 

situar a perspectiva como tendo origem num território e materializada num corpo. As 

referências sensíveis são abundantes nos modos como a narradora rememora paisagens, 

pessoas, animais, enfim, seus lugares de memória – como enfatizado acima, as alusões 

aos bichos simbolicamente relevantes, a importância dos sons da água e mesmo as 

variações em torno do amor como um eixo central da vida e a espiritualidade Guarani. 

Isso pode ser lido a partir das teses do filósofo argentino Rodolfo Kusch a respeito de um 

modo de pensar americano, que entende como “seminal” e fundado no conceito de “estar 

no más”, estar aqui, com raízes na vida e na inconstância dos ciclos. Tal pensamento é 

resultante do que experimentou no cotidiano durante suas estadas de campo realizando 

estudos.  

Um dos casos que o autor toma para suas formulações envolveu um ancião dos 

Andes que, frente à perda de colheita e de gado por conta da seca, rejeita a compra de 

uma bomba hidráulica, solução tida como simples e efetiva por visitantes de fora da 

comunidade. A incompreensão é seguida da comparação de fenômenos linguísticos 

semelhantes em diferentes línguas indígenas; um deles é que nestas se tende “a registrar 

acontecimientos antes que cosas, mientras que las lenguas europeas registran más bien 

cosas que acontecimientos” (KUSCH, 2007, p. 279). Disso derivam apontamentos que 

denotam um predomínio do sentir sobre o ver. Assim, o saber não é superficial, mas do 

coração, de uma realidade constituída não por objetos, mas por movimentos e aconteceres 

dentro dos sujeitos. A resolução do problema, segundo essa visada, não deveria ser 

buscada fora, mas dentro de si. É assim que compreende o gesto do ancião que consiste 

no ritual cunhado pela sua cultura para enfrentar a falta de chuva, uma solução pessoal 

porque o “ritual compromete al hombre” (KUSCH, 2007, p. 285). Comprar uma bomba 

resolveria o problema por uma exterioridade ao sujeito. 

Vivendo afastada do contexto da sua aldeia, desde não se sabe quando, a 

personagem, mesmo em meio às suas preocupações mais imediatas, revela em alguns 

momentos a sua memória ancestral coletiva, o que seria para Kusch seu vínculo profundo 

com o modo de pensar americano:  

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

140 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

el sol crepúsculo entreteciendo-se de úmidos cambiantes: epácios de onde ya 

pueden mober-se las ocupaciones cerimoniales de la luz y de la luna: por entre 

la copa de los sombrêros ô entre los duros vacíos de la higuêra que devastan de 

sombra y suspeición al entardecer del balneario: higuêra, côpa, sombrêros: la 

fala ancestral de padres y avuêlos que se van de inifinito a la memoria, se 

entreteniem todo habla y tricô: estas vozes guaranis solo se enterniecen se 

todavía tecen: ñandu: no hay mejor tela de que la telaraña de las urdidas hojas: 

higuêra: sombrêro: de sus urdidas hojas de pleno acordo, ñandu, de acordo y de 

entremeio por los arabescos que, sinfonía, se entrelaza, radrez de verde e ave y 

canto, en el andamento feliz de una libertad: ñanduti: ñandurenimbó. (BUENO, 

1992. p. 42)  

 

 

O trecho acima faz referência aos astros, sol e lua, que se entrelaçam à paisagem, 

com jogo de luzes, conforme avança o entardecer. Movem-se, dançam no céu, enquanto 

divindades importantes nas culturas Guarani. Esta cena entrelaça-se às vozes dos mais 

velhos, as vozes ancestrais que chegam pela memória da personagem e só abrandam-se 

quando tecem – ela está tricotando. Como no exemplo de Kusch, um saber do coração 

que repercute num acontecimento: o tecer da mulher e das agências naturais. A referência 

ao tecer da natureza que ensina é lembrada pela personagem: ñandu, a aranha. A única 

teia melhor tecida que a da aranha é referida como a da folha das árvores, no caso, a da 

figueira. Sua folha é tão bem tecida que, como uma sinfonia,  entrelaça-se, verde, como 

um xadrez, às aves e aos seus cantos, que seguem o “andamento feliz de uma liberdade”.  

Ou seja, tudo está interligado, como em um “arabesco”, elemento de formas 

geométricas da arte islâmica que remete às formas de plantas e animais e simboliza um 

padrão infinito do mundo material e imaterial. O ñanduti, tipo de tecido que a personagem 

tece e, por fim, o ñandurenimbó, a teia de aranha, também pode fazer referência a essa 

conexão do mundo. Como no exemplo do altiplano andino trazido por Kusch, é o ritual 

que compromete a pessoa, ritual que a mantém no seio da cultura originária, um 

pensamento do coração e arraigado ao território. A forma como o texto está escrito nesta 

parte do livro também remete ao tecer: tudo se interliga pelos dois pontos, não há quebra 

do texto pelo ponto final e pelas letras maiúsculas. 

Esse universo indígena, do não humano, conectado, interfere na construção da 

vida e da linguagem da personagem, impondo-se: “toda me esfuerzo para erguer-me com 

las manchas y gran exércitos de hormiga, todos los sonidos silentes que hormigas dicen, 

comparando estos inofensivos insectos com el guarani que viene a mim, hormiga, tahiĩ, 

tahiĩquaicurú, aririi, aracutí” (BUENO, 1992, p. 33). A língua toma corpo e agência 

animal, soa como os animais, afeta o corpo-território da mulher assujeitada que, tomada 

por esses espíritos e presenças, resiste. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

141 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Para Escobar (2016), esse mundo conectado pode ser chamado de mundo ou 

ontologia relacional, em que “nada preexiste las relaciones que la constituyen. Dicho de 

otra forma, las cosas y seres solo existen en relación con otros, y no tienen una vida 

propia” (ESCOBAR, 2016, p. 18). Existe, dessa forma, uma interdependência num 

mundo de seres (e não de objetos) em permanente fluência e movimento que se vão 

entrelaçando e formando um grande tecido que continuamente evolui. Essas ontologias 

relacionais pertencem a muitos povos originários, camponeses e afrodescendentes que 

habitam (e não ocupam) territórios nos quais vivem e desenvolvem-se de maneira 

completamente diferente e difícil de mapear ou medir na medida em que constituem uma 

lógica rizofórica, em que as práticas organizam-se interligadas com a natureza, e que, de 

fato, existem porque não separam natureza de cultura. Essas ontologias vão de encontro 

à ocupação ontológica dos territórios pelo que o autor chama de Mundo Mundial (que 

podemos chamar de ocidental, globalizado, capitalista, patriarcal, etc.) que destrói 

territórios pertencentes a ontologias relacionais, dado que separa natureza de cultura e é 

baseado em interesses econômicos. 

A diferença ontológica é expressa na obra, por exemplo, quando a personagem, 

no cabaré, reflete, em tom pessimista, sobre sua vida intermeada de coisas sem sentido, 

“sem direção”, em oposição à memória ancestral relembrada nas danças da sua etnia, que 

estão carregadas de sentido, de “alma”: 

 

 

La dança bruja de las horas, ah que dança, señor, señorito, sin el alma del cururu, 

del cateretê, añaretãmeguá, la dança en la sombra, el error sin dirección de lo 

lúgubre, de las mariposas ô de la lluvia en los inviernos de mi niñez cativa de la 

lama, del polvo ô de las calles húmedas y de los pueblos sin suerte ni destino. Casa 

antígua. Mi tava, tavaiguá. (BUENO, 1992, p. 20) 

 

 

Na vida Guarani, a dança é parte importante da conexão com o cosmos, do 

equilíbrio da vida, mas ela participa agora da “dança bruxa das horas”, possivelmente à 

espera de um cliente, enquanto relembra sua infância na aldeia (tava) e recorda que a 

velhice está chegando e ela está sozinha. 

Em entrevista ao programa Roda Viva7, o escritor e ambientalista Kaká Werá 

Jecupé, ao falar da questão de sobrevivência de grupos indígenas na cidade de São Paulo, 

afirma que “os Guarani, especificamente, são profundamente arraigados na sua 

                                                             
7 “Roda Viva | Kaká Werá | 09/01/2017”: Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=iwU5KNMf014>. Acesso em: 02 jul. 2017. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

142 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

identidade, nos seus valores, na sua cosmovisão”. Jecupé continua sua fala afirmando que 

“eles se preservam, resistem, por causa de algo que eles chamam de Ñande Reko, que é 

a sua identidade ancestral, a sua autoexpressão” (JECUPÉ, 2017, s.p.).  

Segundo o escritor indígena, os Guarani, povos de origem Tupi, foram um dos 

primeiros povos a terem contato com a colonização europeia. Assim como as demais 

comunidades originárias das Américas, eles vivem o impacto de terem que se adaptar à 

realidade que lhe é imposta, essa que é na maioria das vezes, difícil, dura, socialmente 

conturbada, chegando a limites de falta de meios de sobrevivência em meio a tantas 

dificuldades sociais. No entanto, eles resistem, adaptando-se a essas realidades e, ao 

mesmo tempo, mantendo as suas identidades ancestrais “devido a sua visão de mundo, 

que é complexa, é profunda” (JECUPÉ, 2017, s.p.) e tem, de acordo com o escritor, doze 

mil anos de presença na América. Os Guarani desenvolveram, pois, durante os últimos 

quinhentos anos, uma arte de adaptabilidade em receber o impacto da expansão urbana e 

ao mesmo tempo manter os seus valores internos.  

 

 

 Interculturalizar para descolonizar  

 

O autor, então, construiu uma personagem que se distancia daquela sem voz e 

relegada ao passado que ficou congelada na literatura brasileira a partir da escrita de 

Alencar. A personagem de Bueno, por sua vez, é contemporânea, ambígua, conflituosa, 

ch’ixi, no sentido exposto por Cusicanqui (2010). É dela a voz que busca ser ouvida 

durante toda a narrativa, altiva no texto porque de pouca voz na vida e imersa numa culpa 

que não tem. Acabou inserida num contexto afastado de sua origem e teve de submeter-

se a outro modo de vida. Não deixou, por isso, de ter em si a sua memória ancestral. 

É quando o leitor tem contato com outro modo de perceber e sentir a vida, agônico, 

mas potente para pensar e sentir os efeitos da colonialidade que esmaga modos outros de 

estar no mundo e de perceber o universo. O escritor trouxe, além disso, para a escrita 

brasileira línguas que revelam a diversidade duma sociedade que é pluricultural, mas que 

inferioriza ou simplesmente apaga essas outras culturas. A personagem lamenta: “en el 

balneário de Guaratuba ninguno que hable, nadie, ninguém , mi idioma que no sea el 

demorado silêncio de las siestas calcinadas por el estio” (BUENO, 1992, p. 70). 

O texto, criativamente, por meio do elucidário, assim como das estratégias 

linguísticas de repetição, ajuda o leitor falante de português a acessá-lo, mesmo não 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

143 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

sabendo o espanhol ou o guarani. Cria essa língua literária que se aproxima dum portunhol 

falado, instigando um contato com essa ontologia relacional que está tão perto e ao mesmo 

tempo distante. A personagem, por vezes, explica sua própria língua “En mi idioma nativo 

las cosas san más cortas y se agregan con surda ferocidad.” (BUENO, 1992, p. 18). Isso 

revela a intenção do autor de voltar-se para um público brasileiro que pouco se aproxima 

dos outros povos latino-americanos e menos ainda dos povos indígenas que dividem o 

mesmo território nacional. Para Cusicanqui: 

 

 

La posibilidad de una reforma cultural profunda en nuestra sociedad depende de 

la descolonización de nuestros gestos, de nuestros actos, y de la lengua con que 

nombramos el mundo. El retomar el bilingüismo como una práctica 

descolonizadora permitirá crear un “nosotros” de interlocutores/as y 

productores/as de conocimiento, que puede posteriormente dialogar, de igual a 

igual, con otros focos de pensamiento y corrientes en la academia de nuestra 

región y del mundo. La metáfora del ch’ixi asume un ancestro doble y 

contencioso, negado por procesos de aculturación y “colonización del 

imaginario”, pero también potencialmente armónico y libre, a través de la 

liberación de nuestra mitad india ancestral y el desarrollo de formas dialogales 

de construcción de conocimientos. (CUSICANQUI, 2010, p. 70-71) 

 

 

 

Como aponta Cusicanqui, a prática de descolonização do imaginário passa não só 

pelos atos, mas também pela língua com que se nomeia o mundo. Wilson Bueno intentou 

no seu texto que o leitor tivesse acesso ao que diz a personagem, aos signos linguísticos, 

mas o acesso ao significado, ao que ela quer dizer, não é dado concretamente. Fica, então, 

a possível angústia de não entender especificamente o que essa personagem é ou quer 

dizer. A obra traz inúmeras referências e metáforas que se referem tanto a um pensamento 

ocidental como a um pensamento indígena na direção de uma forma dialógica de 

construção de conhecimento. A personagem, dessa forma, apropriou-se de outras 

representações e interpretações do mundo, expressa nas suas referências, por exemplo, à 

poesia brasileira. Isso, no entanto, não afeta o seu “duplo” indígena, como apontado por 

Cusicanqui, pois ambos coexistem conflituosa e libertariamente.  

Em todas as suas extensões, a colonialidade, no entanto, não tem permitido que 

haja um espaço de interculturalidade em terras latino-americanas, pois, embora haja uma 

pluralidade de culturas, a cultura hegemônica europeia predomina e inferioriza as demais. 

Isso trouxe, e ainda traz, como acontece no percurso da personagem, experiências 

catastróficas para os grupos que foram racializados, mas também para as sociedades em 

geral, dado que as impedem de reconhecerem-se em outras formas de viver e de estar no 

mundo, ao mesmo tempo que as desumanizam. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

144 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A colonialidade está intimamente ligada ao padrão global de poder que se mostra 

insustentável, material e subjetivamente, na medida em que tem destruído o planeta (a 

terra, a água, a biodiversidade) e as condições de vida de grande parte das pessoas que 

nele vivem (desumanização, espoliação, escravização). Dessa forma, acredita-se que o 

caminho da interculturalidade, enquanto parte do projeto de(s)colonial, suscite a reflexão 

acerca dos nossos modos de vida, Estado e sociedade ao impulsar “o encaminar un 

interpensamiento e interrelacionamiento que no tienen la pretensión de asumir la 

perspectiva del otro sino de permitir que la diferencia intervenga en uno, abriendo así 

nuevas perspectivas interculturales de vivir “con” o “con-vivir” (WALSH, 2009b, p. 15).  

Acredita-se, assim, na importância da abertura de um diálogo com saberes de 

ontologias relacionais – não só na literatura – para buscar uma “interculturalidade 

crítica”8, apoiando-se num resgate do passado histórico de colonização a fim de assumir 

as assimetrias hoje vigentes ao tocar nos processos político-históricos de opressão e 

condenação dos povos ameríndios e de origem africana (WALSH, 2009a).  

A interculturalidade só será possível quando houver um ambiente de igualdade 

entre culturas, ou ontologias, no sentido de Escobar (2016), por isso, o projeto 

intercultural destaca a relevância do papel das instituições e das Constituições nas 

sociedades coloniais americanas. A presença indígena foi amplamente apagada do projeto 

político e social do Brasil até a conquista de alguns direitos previstos pela Constituição 

de 1988. Esta, infelizmente, vem sendo ameaçada, assim como a democracia, por setores 

conservadores da sociedade, que pretendem regredir a um projeto patriarcal e racista, 

reproduzindo ainda mais uma lógica colonialista em prol da exploração tanto da natureza 

quanto das pessoas que foram racializadas. Por isso, vivemos um momento importante 

para buscar espaços alternativos a essa colonialidade, com a esperança de que um dia 

atinjamos a interculturalidade. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BUENO, Wilson. Mar Paraguayo. São Paulo: Secretaria do Estado do Paraná e 

Editora Iluminuras, 1992. 

                                                             
8 A interculturalidade crítica faz contraponto à interculturalidade funcional, que está em consonância com 

as ideias do multiculturalismo, por exemplo, e que não estão engajadas nas lutas pela igualdade de direitos 

em meio à diferença, pois estão ligadas à globalização e ao capitalismo. 

 

   



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

145 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

______. Uma conversa com Wilson Bueno. Suplemento de Minas Gerais, 200. 

Entrevista concedida a Cláudio Daniel. Disponível em: 

<http://www.cronopios.com.br/site/artigos.asp?id=4594>. Acesso em: 24 jun. 2017. 

 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’xinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 

discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 

 

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la Tierra: Las luchas territoriales y la dimensión 

ontológica de las epistemologías del sur. Revista de Antropologia Iberoamericana, v. 

11, n. 1, jan-abr 2016, p. 11-32. 

 

FLORENTINO, N. N. L. Entre gêneros e fronteiras: uma leitura de Mar paraguayo, 

de Wilson Bueno. 2016, 198f. Tese (Doutorado em Literatura e Vida Social) – 

Universidade Estadual Paulista, Assis, 2016.  

 

JECUPÉ, K. W. Roda Viva | Kaká Werá | 09/01/2017. Entrevista. 2017. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=iwU5KNMf014>. Acesso em: 18 jul. 2017. 

 

KUSCH, Rodolfo. Obras completas: 1. ed. Rosario: Fundación Ross, 2007. 

 

LIENHARD, Martin. La voz y su huella: Escritura y conflicto étnico-social en 

América Latina (1492-1988). Ciudad de La Habana: Ediciones Casa de Las Américas, 

1990. 

 

PERLONGHER, Néstor. Sopa paraguaia. In: BUENO, Wilson. Mar Paraguayo. São 

Paulo: Secretaria do Estado do Paraná e Editora Iluminuras, 1992. 

 

RESENDE, Beatriz. A literatura brasileira na era da multiplicidae. In: 

Contemporâneos: expressões da literatura brasileira no século XXI. Rio de Janeiro: 

Casa da palavra, 2008. 

 

WALSH, C. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e re-

viver. In: CANDAU, Vera Maria. Educação Intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas, Rio de Janeiro: 7 Letras. 2009, p. 12-43. 

 

______. Interculturalidad, estado, sociedad. Luchas (de)coloniales de nuestra época. 

Quito: UASB-Abya-Yala, 2009b. Disponível em: 

<http://www.flacsoandes.edu.ec/interculturalidad/wpcontent/uploads/2012/01/Intercultu

ralidad-estado-y-sociedad.pdf>. Acesso em: 24 mar. 2017. 

 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 21 dez. 2017] 

 

 

 

 

http://www.flacsoandes.edu.ec/interculturalidad/wpcontent/uploads/2012/01/Interculturalidad-estado-y-sociedad.pdf
http://www.flacsoandes.edu.ec/interculturalidad/wpcontent/uploads/2012/01/Interculturalidad-estado-y-sociedad.pdf


Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

146 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A DONA DO MATO E OUTRAS HISTÓRIAS 

QUILOMBOSERTANEJAS1 

 

  

 

    Carlene Vieira Dourado 

 Mauren Pavão Przybylski 

 

RESUMO: A comunidade de Volta Grande, pertencente ao município de Barro Alto (sertão baiano) é um 

espaço rico em narrativas orais que denotam os modos de vida e legitimam a identidade de uma 

comunidade, originalmente quilombola. Assim, e considerando as manifestações culturais e os costumes 

relacionados às práticas religiosas e artísticas e aos modos de vida expressos e transmitidos pela oralidade, 

este artigo pretende – a partir de uma breve seleção de histórias narradas por um morador – Seu Dequinha 

– analisar as crenças, costumes, hábitos e as relações que permeiam tais histórias. Além de dialogar com 

autores como Costa (2015)  e Alcoforado (2005, 2008) entre outros, na tentativa de dar conta de aspectos 

importantes das poéticas orais, pretende-se ampliar a pesquisa, pensando na comunidade com base em uma 

sociologia das ausências (SANTOS, 2002) e do que se compreende como uma perspectiva decolonial 

(MIGNOLO, 2008). Intentamos, portanto, apresentar causos, mitos e lendas que compõem o imaginário 

quilombola e constituem o patrimônio imaterial da comunidade, na medida em que são elementos 

legitimadores do que entendemos como uma identidade quilombosertaneja, originária de um sertão que é 

negro rural. 

 

Palavras-chave: Poéticas Orais.  Pensamento decolonial. Identidade Quilombosertaneja. 

 

ABSTRACT: The community of Volta Grande, belonging to the municipality of Barro Alto (Bahia 

hinterland) is a rich space in oral narratives that show the way of life and legitimize the identity of a 

community, originally quilombola. Thus, considering the cultural manifestations and customs related to the 

religious and artistic practices and expressed lifestyles and transmitted by oral tradition, this article aims - 

from a brief selection of stories told by a resident – Sr. Dequinha – analyze beliefs, customs, habits and 

relationships that pervade such stories. In addition to dialogue with authors such as Costa (2015),  and 

Alcoforado (2005, 2008) among others, in an attempt to account for important aspects of oral poetry, 

intended to widen the search, thinking of the community based on a sociology of absences (SANTOS, 

2002) and what it is understood as a colonialist perspective (MIGNOLO, 2008). We would present stories, 

myths and legends that make up the quilombola imaginary and constitute the intangible heritage of the 

community, to the extent that they are legitimizing elements of what we understand as a quilombosertaneja 

identity, originating from a hinterland that is rural black. 

Keywords: Oral Poetics. Decolonial thought. Quilombosertaneja Identity. 

 

 

 

 

                                                             
1 Este artigo é uma ampliação da dissertação de mestrado intitulada Poéticas Orais e identidade etnicorracial 

na comunidade quilombola de Volta Grande – BA, de autoria de Carlene Vieira Dourado. 

 
 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Crítica Cultural - UNEB campus II. E-mail: 

karlenedourado10@hotmail.com 

 
 Pós-Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Crítica Cultural. (PNPD – Capes / UNEB campus 

II). Doutora em Literaturas Portuguesa e Luso-Africanas (UFRGS) e Mestre em Teoria Literária (UFSC). 

Coordenadora do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL (Biênio 2016-2018). E-mail: 

maurenpavao@gmail.com   



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

147 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

1 Primeiros passos: conhecendo Volta Grande. 

 

Antes de adentrarmos na análise propriamente dita é necessário situar brevemente 

o locus de pesquisa. Localizada no centro-norte baiano, especificamente na microrregião 

de Irecê, no chamado Território de Irecê, sertão baiano, a comunidade de Volta Grande, 

município de Barro Alto, dista da sede de, aproximadamente, cinco quilômetros e cerca de 

564 quilômetros de Salvador, capital baiana. A população geral do município, conforme 

dados do IBGE, está estimada em, aproximadamente, quatorze mil habitantes, sendo a 

comunidade composta de algumas dezenas de famílias, em torno de 54. 

Volta Grande não é a única comunidade quilombola do município de Barro Alto, 

existem, na verdade, outras cinco comunidades que foram reconhecidas, embora 

nenhuma delas tenha conseguido ainda a titulação e demarcação de suas terras. São elas: 

Barreirinho, Cafelândia, Malvinas, Rua do Juá, Volta Grande, Barreirinho, Cafelândia e 

Segredo são comunidades rurais. Rua do Juá trata-se de uma rua, óbvio, que se localiza 

na sede do município. Malvinas é também uma rua (chamada de bairro) pelos moradores 

e localiza-se no Distrito de Lagoa Funda, um dos povoados mais desenvolvidos 

economicamente do município.  

Nenhuma delas recebeu, até o presente momento, a titulação das terras pela FCP, 

direito garantido pelo artigo 68 do ADCT. Isso se deve a fatores de natureza diversa, 

inclusive por questões burocráticas nos vários segmentos sociais. Volta Grande recebeu 

a certidão de autodefinição da FCP em 2010, após a declaração de autodefinição da 

comunidade, formalmente expressa na ata de reunião da AMVG (Associação de 

Moradores de Volta Grande), datada de 28 de outubro de 2008. 

A comunidade recebeu esse nome, conforme narrativa de seu Dequinha, e de 

outros moradores mais antigos, por conta da longa volta que tinham que dar para chegar 

a Volta Grande, tendo em vista que, na época, não havia estrada e era de difícil acesso 

para os primeiros moradores que ali chegaram.  

Dentre essas famílias, algumas se destacam por serem atuantes em associações, 

como na comunitária, na representação sindical do município, tanto do sindicato dos 

trabalhadores e trabalhadoras rurais como também no sindicato dos servidores públicos 

municipais, além de atuações em ONGs. Um dos jovens da comunidade, o jornalista 

Uilson Viana realizou sua pesquisa sobre a memória e identidade dos voltagrandenses 

que resultou em seu trabalho de conclusão de curso. Assim como Uilson, outros 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

148 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

moradores da comunidade, como Jailso Francisco, Luís Viana, Jackson Oliveira Euvaldo 

Francisco, dentre outros que trabalham e estudam em outras cidades demonstram o 

cuidado de estarem sempre presentes na comunidade e buscarem melhores condições de 

vida por meio de projetos ligados a ONGs, associações e entidades federais. 

Conforme relatório produzido pelos próprios moradores pesquisados, por 

iniciativa da AMVG, Volta Grande já existe há mais de cem anos, sendo que as primeiras 

famílias vieram de Santa Cruz, comunidade do mesmo município, e, conforme 

depoimento de Seu Dequinha, essas famílias foram atraídas pela boa qualidade da terra. 

A escolha da comunidade para a pesquisa deve-se ao fato de o grupo rural 

apresentar-se de forma ativa nos eventos culturais do município e de outras localidades. 

Promovem vários eventos, tais como: campeonatos de futebol entre as comunidades 

quilombolas, os festejos do padroeiro da comunidade São João Batista, que coincidem 

com os festejos juninos dentre outras manifestações que serão detalhadas no decorrer 

deste trabalho e que me chamaram a atenção, pelo fato de Volta Grande distinguir-se das 

comunidades em seu entorno. 

Um aspecto negativo não somente na comunidade, mas em toda a região, é a falta 

de chuvas que compromete a qualidade da terra, já que a agricultura depende dessa, o que 

leva muitos moradores a procurarem melhores condições de vida em outras cidades. Isso 

se torna um aspecto negativo, tanto do ponto de vista do crescimento da comunidade, 

quanto em relação à questão da preservação da cultura ancestral, uma vez que esses 

sujeitos, em contato com outras culturas, tendem a deixar de lado, mesmo que 

involuntariamente, suas crenças, hábitos e costumes. 

A memória da história oral, transmitida entre as gerações é, portanto, uma forma 

de se corresponder com seu passado. Os traços da ancestralidade comum estão presentes 

nos modos de vida da comunidade, nas narrativas desses quilombolas, por meio dos 

causos, das lendas e dos mitos que configuram a identidade coletiva e/ou cultural dos 

remanescentes e que serão analisados no decorrer deste artigo.  

No entanto, ao tratarmos de comunidades quilombolas precisamos levar em conta 

de que modo as identidades desses sujeitos são formadas. Não é, a nosso ver, possível 

repensar essas identidades de forma estruturalista; precisamos nos aportar no pensamento 

decolonial (MIGNOLO, 2008), em novas epistemologias que deem conta de afirmar 

política, social, cultural e historicamente povos silenciados pela modernidade colonial, 

dentre eles os povos originários latino-americanos e os sequestrados da África para a 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

149 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

América (SANTOS, 2010a apud GERVASIO; SILVA, 2014), nesse caso os escravos, 

que, depois da libertação deram origem às comunidades quilombolas.  

Pensar no surgimento dessas comunidades nos remete a questões de identidade, sem 

perder de vista o ponto de vista da descolonização. É o que veremos na sequência.  

 

2 Breves relatos sobre questões de identidade e descolonização 

 

Assim, nossa opção de análise, ao levar em conta a identidade, quer não só ampliar 

àquela de Hall (2002) que a considera como algo em constante construção, mas que pensa 

na “identidade em política, crucial para a opção descolonial” (MIGNOLO, 2008).   

 

 

As identidades construídas pelos discursos europeus modernos eram raciais 

(isto é, a matriz racial colonial) e patriarcais. Fausto Reinaga (o aymara 

intelectual e ativista) afirmou claramente nos anos 60: “Danem-se, eu não sou 

um índio, sou um aymara. Mas você me fez um índio e como índio lutarei pela 

libertação”. A identidade em política, em suma, é a única maneira de 

pensar descolonialmente (o que significa pensar politicamente em termos 

e projetos de descolonização). Todas as outras formas de pensar (ou seja, 

que interferem com a organização do conhecimento e da compreensão) e 

de agir politicamente, ou seja, formas que não são descoloniais, significam 

permanecer na razão imperial; ou seja, dentro da política imperial de 

identidades. (MIGNOLO, 2008, p. 289, grifos nosso) 

 

 

Ao se pensar nas narrativas da região de Barro Alto é preciso que 

contextualizemo-nas dentro de uma perspectiva descolonial, visto que a luta dos próprios 

narradores é política; suas histórias giram em torno de suas ancestralidades, da posse de 

terra, ou seja, de temáticas que tensionam a colonização sofrida. Essa tensão, a partir de 

ações políticas organizadas por identidades que foram alocadas em determinados espaços 

(por exemplo, não haviam remanescentes antes da formação dos quilombos, do processo 

de escravidão) é própria de comunidades que querem se libertar do processo de 

construção racial e identitário advindo de uma perspectiva imperialista. O que os 

narradores querem, a partir de seus relatos, é criar sua verdade histórica, é mostrar como 

realmente os fatos ocorreram sob o prisma de quem viveu as mazelas da dominação 

hegemônica.  

Essa reflexão leva-nos a outra, intimamente relacionada ao caráter identitário, que 

é a da recuperação da relação do quilombo brasileiro com o africano e sua importância 

como forma de resistir à escravidão (MUNANGA, 2001).  Na verdade, essa resistência à 

escravidão foi o que os levou à busca e/ou legitimação dessa identidade quilombola. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

150 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Nascimento e Silva (2012) acreditam que mais que um refúgio para negros, os quilombos 

serviram para unir homens e mulheres que, inconformados com a ideia de viver sob um 

regime escravocrata, desenvolviam laços de solidariedade e fraternidade na reconquista 

de sua dignidade.  

 

 

 Assim, a ênfase na definição deve, então, ser posta sobre o binômio resistência 

e autonomia, e não sobre o ato da fuga. A formação de quilombos não foi 

esporádica nem pontual em nosso país. Onde houve trabalho escravo, 

houve também a rebeldia a ele, muitas vezes sob a forma de quilombos. 

Esses foram de vários tipos, pequenos, grandes, próximos às cidades ou bem 

distantes delas, variavam também na forma de organização e em sua origem. 

Contudo, mesmo sendo o quilombo o lugar da liberdade e da reconquista 

da dignidade, mesmo tendo relações com o que veio a ser o quilombo na 

África, não se pode deixar de dizer que o quilombo não é a África, e seus 

membros não serão africanos, e sim um novo tipo de 

brasileiros. (NASCIMENTO; SILVA, 2012, p. 5, grifos nossos) 

 

 

Ou seja, com base nas autoras, a formação dos quilombos foi, antes de tudo, um 

ato político, pleno de rebeldia. As lutas por libertação, que os assemelham aos quilombos 

africanos, são parte do que entendemos como um pensamento descolonial, que aposta em 

outras epistemologias, em outras formas de se voltar o olhar para determinadas 

comunidades, como é o caso da de Barro Alto. 

E, se retomarmos a região a ser aqui estudada, a identidade dos voltagrandenses é 

construída num ambiente do sertão rural, o que o torna ainda mais singular. As 

manifestações populares desses quilombolas, sobretudo as histórias que analisaremos 

aqui são impregnadas de elementos locais/rurais, especificamente, do interior do sertão 

baiano, de modo que as figuras lendárias como a Dona do mato apresentam hábitos, 

crenças e costumes sertanejos, daí a criação do neologismo quilombosertanejo. 2 

Dada essa breve discussão acerca de identidade e questões de descolonização, 

partimos à apresentação de Seu Dequinha e da história da lenda viva.3 

 

3 Seu Dequinha e a história da lenda viva  

 

                                                             
2 A lenda da Dona do mato será relatada mais adiante, a seguir será apresentada a história da lenda viva, 

narrada por um dos moradores da comunidade, Seu Dequinha. Na verdade, todas as histórias descritas aqui, 

foram contadas por esse narrador, grande colaborador e de memória extraordinária. 

 
3 Estamos cientes que os conceitos identidade e descolonização merecem uma maior explanação, mas, 

considerando que o intuito de nosso artigo é a análise das histórias quilombosertanejas , utilizamos-lhes 

naquilo que julgamos necessário para melhor compreensão do processo de (des)colonização e formação de 

identidade dos sujeitos da região.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

151 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Seu Dequinha, atualmente tem 64 anos, terminou o ensino básico há pouco tempo 

e é legitimado na comunidade como contador de histórias e grande sábio da cultura 

popular. 

Ele conta... 

 

Tem a história de uma mulher, que aconteceu aqui na nossa região, a filha que 

bateu na mãe, aí a mãe excomungou ela com palavras fea né? palavras que com 

certeza pertence ao sujo né?.. Aí passou um tempo, essa menina caiu na cama, 

adoeceu, numa setuaçao triste e começou criar pelo assim no corpo, ficou com 

o corpo todo peludo e crescer as unhas. Tinha pessoas que ia lá aí via ela e 

ficava com medo, ôtros ia pa visitar e nã tinha corage de entrar no quarto e 

muitos falava também que ela não ia morrer. Ela mermo falava que ela não ia 

morrer, ela ia desaparecer, com um tempo ela ia desaparecer, mas passado um 

tempo apareceu uma pessoa, um grupo de crente e foi lá cuidar dela, conseguiu 

cuidar dela assim, cortando as unhas e dando banho nela e ajeitano e vestino 

rôpa nela pa ficar com o corpo todo coberto com a rôpa e ela ficava mais era 

dethada, e começaro cubrir ela com um pano, um lençol branco. A gente 

quando ia lá visitar ela nã via mais o resto do corpo, só via o rosto, o resto do 

corpo mais a gente não via né? 

E ela ficou muito tempo incima dessa cama, parece que foi dezessete anos, se 

não me engano parece que foi dezessete anos, aí ela vei morrer no ano passado. 

Aí quando ela morreu levaro pa sepultar em Queimada do Rufino. 

Essa mulher também, ela tinha assim um negoço assim com ela né, nã sei se 

era...era um puder que ela tinha com ela que a pessoa que ela via com muito 

tempo que ela era sã, anté a vez quando ela era bem mais nova e chegava na 

casa dela quando pisava no terrêro da casa dela, ela cunhicia, tinha vez que 

cunhicia até as pisada, quando a pessoa ia conversano, ela cuchecia pela voz, 

ela conhecia pelas palavra que a pessoa chegava falano, já sabia que tinha gente 

cunhecida dela ali, a pessoa que ela cunheceu antes né? E  o pessoal ficava 

abismado com aquilo ali que acunticia com ela né? 

Ela recunhicia as pessoa, só no chegar do terrero, já tava sabeno, “fulano vem 

aí”, inclusive, meu irmão passou na casa dessa pessoa e ela reconheceu ele né? 

Ele passou no terrero aboiano e ela conheceu por que o meu irmão ia tocano 

um gado  e ela cunheceu ele pelo aboio né? E aí ela falou pra ele que ele passou 

lá e ele falou “eu passei mesmo”. Foi uma pessoa que sofreu muito, mas foi 

assim né a sina dela inté no dia que Deus levou (Seu Dequinha, 2014, 62 anos). 

 

Essa história relatada acima, em sua perspectiva, é real. Várias pessoas conheciam 

a senhora mencionada, comentavam sobre ela e chamavam-na de “lenda viva”, “a mulher 

que não ia morrer”, uns diziam que ela viraria cobra, que tinha uma pele diferente, 

escamada e bem oleosa. O que sempre intrigou as pessoas é o motivo pelo qual ela 

adoeceu e não se levantou mais da cama, além do suposto poder ou mediunidade em 

reconhecer as pessoas pela pisada. Quando alguém a visitava, assustava-se quando se 

aproximava de seu quarto e ela agradecia a visita dizendo o nome da pessoa, antes mesmo 

de vê-la ou só em ouvir a voz de quem passava em frente a sua casa, conforme exemplifica 

Seu Dequinha.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

152 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Algumas pessoas contam essa versão de que o fato de ter batido em sua mãe, essa 

a excomungou e rogou-lhe a praga desejando sua prostração em cima da cama até a morte; 

outros, porém contam que a praga, o castigo partiu do fato dela ter batido numa cachorra 

parida.  

Entre o verdadeiro e o verossímil, o real e o fictício, a multiplicação dos 

detalhes, que parecem verdadeiros, é que teremos a ficção enraizada no real. É 

assim que o sobrenatural intervém na realidade e que a justiça humana e a 

justiça divina se entrelaçam. A criminosa possui, sob a moral aparente do 

exemplo, a não ser seguido, toda uma memória de lutas e afrontamentos. 

“Discurso de prevenção e adversão, nascido da necessidade de demarcar 

o normal e o anormal, o moral e o imoral, a lenda relata a transgressão, o 

interdito” (DION et al., 1999, p. 225-241). Os transgressores, pelo 

antimodelo que encarnam, colaboram para o estabelecimento das normas 

e à coerência, já que nessas narrativas é sempre a partir do antimodelo 

que vai nascer o modelo. (PRZYBYLSKI, 2008, p. 89, grifos nosso) 

 

Ou seja, o que o relato acima nos mostra, vai ao encontro de algo que é próprio da 

lenda: o fato de o antimodelo nascer do próprio modelo. A praga rogada pela mãe é, de 

certa forma, um modo de mostrar o que acontece àqueles que transgridem. 

No livro Superstições no Brasil, Câmara Cascudo faz uma breve análise sobre o 

ato de rogar pragas, definindo da seguinte forma: 

 

Diretas, adaptadas, sugeridas por associação mental. A expressão rogar pragas 

evidencia ser indispensável a suplicativa da intervenção divina para realização 

do desejo maléfico. [...] as verdadeiras pragas implicam a forma recorrente, 

“Deus permita, Deus seja servido, Deus queira”, condicional incluindo a 

cumplicidade onipotente. Deus será o responsável na punição do culpado. [...] 

a maldição é indeterminada, cabendo a Deus a penalidade. (CASCUDO, 2002, 

p. 477) 

 

Conforme abordagem de Cascudo, a penalidade é escolhida por Deus e não pela 

pessoa que deseja o mal à outra. O que contraria a visão cristã da benevolência e amor 

divino aos seus filhos, entretanto, é comum ouvirmos expressões populares nos alertando 

a não fazer algo errado, pois “Deus castiga”. De todo modo, acredita-se que o sofrimento 

enfrentado pela senhora da narrativa é um castigo por ter transgredido uma regra social e 

religiosa ultrapassando a desobediência aos pais, portanto uma má conduta que deve ser 

punida e exemplificada para que não se repita. Embora não se possa provar, esse suposto 

castigo parece ter sido consequência de um problema dela com sua mãe, sem a 

participação divina. 

 Na verdade, conforme afirma o narrador, a mãe amaldiçoou a filha clamando ao 

demônio que Seu Dequinha chama de “sujo”, conforme transcrição: “aí a mãe 

excomungou ela com palavras fea né? palavras que com certeza pertence ao sujo”.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

153 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Quanto à penugem, às supostas escamas em sua pele e ao dom mediúnico ou poder de 

identificar as pessoas que se aproximavam da sua casa são análises complexas, requer um 

estudo que foge ao escopo deste artigo.  

Por hora limitamo-nos à abordagem das histórias sobrenaturais que povoam o 

imaginário de Volta Grande como a história do homem que virava moita4 também narrada 

por Seu Dequinha da seguinte forma: 

 

Também n’outro povoado aqui que pertence Barro Alto, uma senhora ia pra 

roça e ia um velhinho na frente dela né, e mais ou menos uns cem metros na 

frente dela, aí o homem desapareceu, aí o homem virou uma moitinha e ficou 

assim do lado, aí a vea passou encostado assim e ficou olhando pra moita aí 

falou assim: “own deixa de bestage quem é que não sabe que é tu que ta aí 

fulano, aí ele saiu não falou nada, a moita não respondeu nada, moita não fala 

né (risos). E ela foi embora pra roça dela buscar  até melancia, quando voltou 

a moita já não tava mais. Aí ela passou de frente da casa dele, antes de chegar 

na casa dela, primeiro passou na casa dele e ele tava sentado na porta e falou:  

- “pra que foi que tu foi falar que era eu que tava lá? Precisava falar?. 

 Aí ela disse: - ‘ eu sabia que era tu mesmo que tava lá mesmo, eu falei por 

isso’.  

Aí ele disse: “N’era pra falar não” 

Ela: “pois é eu já falei”  

Aí depois passou uns tempo e ela foi contando essa história né e passando pro 

pessoal e aí essa história ficou conhecida aqui na região, “do homem que virava 

moita.  

E dizia também o pessoal que esse pessoal que tem esse negocio de virar, de 

transformar assim em objeto né, é moita, é banco...outras coisa é pelo uma 

oração que disse que encontraram uma oração no livro de São Cipriano, a 

oração da defesa do corpo e aí eles aprendiam essas oração né, essa leitura e aí 

pegava, decorava e era válido com essas oração assim né. Eles conseguia fazer 

essas presepada todinha através dessas oração e encontraram livro que dize que 

era o livro de São Supriano. (Seu Dequinha, 2014, 62 anos) 

 

 

Apesar da narrativa apresentar um caráter cômico, a partir do diálogo da senhora 

com o homem que virava moita, conforme o narrador, trata-se de um caso verídico que o 

homem tinha o poder de transformar-se em objeto, a veracidade também se confirma por 

tratar-se de um caso ou causo, este segundo Edil Costa (2015, p. 85) “é narrado como fato 

verdadeiro e vivenciado pelo narrador ou por pessoas próximas a ele. O contador do causo 

o faz com reconhecimento de causa e de memória”. 

                                                             
4 Grupo de arbustos ramosos. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

154 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

De fato, Seu Dequinha confirma veracidade à narrativa no momento em que a 

inicia, contextualizando o local onde ocorreu a história ou ainda quando afirma que o 

homem aprendera tal arte por intermédio da oração da defesa do corpo encontrada no 

livro de são Cipriano. Esse, na crença popular, é o feiticeiro que tendo pacto com o diabo 

possui orações poderosas e simpatias para os mais diversos fins. Neste caso, o homem 

tornara-se invisível ou transformara-se em objeto pelo fato de, talvez, estar apenas 

testando a eficácia da oração.  

Outra observação pertinente é que o ato de transformação do homem em moita 

poderia se configurar num ato de malandragem e astúcia se caso ele tivesse passando por 

um vexame ou situação de perigo, porém não é o que ocorre. Tal situação ocorre em outra 

narrativa em que o mesmo homem transforma-se agora num banco (assento) para livrar-

se de perseguição policial.  

 

Num povoado vizinho aqui de Barro Alto, um rapaz aprendeu uma oração diz 

que era pra defesa do corpo e aí era muito presepeiro, brigava, furava gente, aí 

a polícia sempre tava no pé dele, querendo pegar e não conseguia pegar. Ia na 

casa dele pa pegar ele, aí chegava lá, perguntava a mulher, a mulher 

falou“saiu”, aí falou: “xô ver se ele ta aqui dento de casa, pode ser que ela ta 

dento de casa, pode corrigir a casa todinha”. Olhava em tudo que era quarto, aí 

olhava debaixo da cama e nada. Tinha um banco na casa, aí ela falou: - “vê se 

ele ta debaixo dessa banco aí”,  

Falou: - “não, mas ele não ta debaixo das cama, vai ta debaixo de banco aqui 

na sala?.  

Aí ela disse: - “pois é, o único lugar que o senhor precisa olhar é debaixo desse 

banco” 

Aí eles: - “É não ta aqui não, então vamo embora”. 

Quando a policia saia que virava as costa,  logo ali na saída, na ponta do 

terreiro, depois que virava as costa, ele aparecia na porta e olhava e via a policia 

saindo da casa dele, aí ele desvirava do banco e voltava ao normal da pessoa 

inda via a policia sumindo lá na curva da estrada. E assim foi a história que o 

pessoal falava desse homem que virava banco lá no povoado vizinho que 

pertence a Barro Alto. 

Esse homem que virava banco, um dia a policia foi pegar ele, na casa dele e 

não encontrou aí a mulher por gentileza ainda falou: “senta aí um pouco”. Aí 

um dos policial ainda sentou no banco que ele tinha virado, aí o policial saiu, 

mas sentou no banco que era ele. (Seu Dequinha, 2014, 62 anos)  
 

Mais uma vez a crença do povo de Volta Grande é expressa nas preces e orações 

do catolicismo popular, como a da defesa do corpo, que infelizmente não foi encontrada 

no universo mágico da comunidade, apenas menção nesta narrativa de Seu Dequinha, 

porém o mundo mágico-religioso, povoado de rezas, crenças, simpatias e benzeções 

compõem o conjunto das manifestações populares do quilombo do sertão. Uma história 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

155 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

que expressa o caráter sobrenatural do povo de Volta Grande é na seguinte versão da 

lenda da caipora: 

 

A Caipora é como se fosse a esposa do Saci-Pererê né. Aqui, os caçador chama 

ela “Dona do mato”. O pessoal quando ia caçar, a caipora começava dá de cima 

dos cachorro, atacava os cachorro. Naquela noite que os caçador tava sentindo 

que os cachorro tava apanhano podia embora que não matava nada. Agora 

tinha os caçador mais experiente que já levava o pedacim de fumo, chegava lá 

botava em cima do toco e dizia: “esse aqui é da caipora”. Não. N’era da caipora 

não, eles falava que era da Dona do mato, por que se falasse a caipora, naquela 

noite ali era noite de azar não falava o nome dela não, falava era dona do mato 

que era a dona das caça, aí eles falava assim: “vou levar esse pedacim de fumo 

aqui que é pa dona do mato”, aí chegava lá e deixava o pedacim de fumo em 

cima do toco num ponto lá, “aqui dona do mato, isso aqui é pra você, pra nos 

deixar em paz.” Aí naquela noite eles caçava, matava tatu, aí caçava em paz, 

ela não atacava, mas se não levasse o pedacim de fumo, ela atacava os cachorro 

e eles não conseguia fazer nada durante aquela noite. Disse que era uma 

neguinha com uma saia vermea, com uma perna só, e um pano, um lenço 

vermei marrado da cabeça e usava um cachimbo também, as merma 

característica do Saci, só que era feminina né, por isso que a gente achava que 

ela era a esposa de Saci. (Seu Dequinha, 2015, 62 anos) 

 

Nessa narrativa a crença popular é claramente evidenciada nas passagens em que 

o narrador afirma que os caçadores mais experientes levavam um pedaço de fumo para a 

caipora expondo-o em cima do toco. Além do pedaço de fumo que se configura como 

uma oferenda, um presente à caipora em troca de uma boa caça, os caçadores também 

não podiam falar seu nome, deviam se referir a ela como “Dona do mato” porque, 

conforme o narrador, se falasse “caipora”, teriam azar durante a caça.  

Mas, o que seria, então, a caipora?  

 

3.1 A Dona do Mato / Caipora: considerações necessárias  

 

“De caá-mato e pora-habitante/morador” conforme consta no Dicionário do 

Folclore Brasileiro (1954), a Dona da mata ou caipora é um ser lendário bastante 

difundido entre as regiões do Brasil, sendo confirmada a sua feminilidade conforme 

descrição do narrador, por Câmara Cascudo. Também em Geografia dos mitos brasileiros 

(2002), o folclorista afirma que “a caipora nordestina é mulher, monta o porco-do-mato 

e ressuscita os animais abatidos” (CASCUDO, 2002, p. 116). É interessante notar que 

apesar das diferenças nas descrições do narrador e do folclorista, a do primeiro traz uma 

descrição mais rica quando descreve a feminilidade da caipora: “uma neguinha com uma 

saia vermea, com uma perna só, e um pano, um lenço vermei marrado da cabeça” que 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

156 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

seria a versão feminina do saci também na visão de Cascudo “sua ascendência é confusa. 

É o curupira e é o saci” (CASCUDO, 2002, p. 113). 

Em estudos mais recentes sobre as narrativas orais e as manifestações populares 

na Bahia, Doralice Alcoforado (2008), ao analisar a caipora, afirma que esse ser mítico é 

descrito de várias formas e nomenclaturas de acordo com a região: 

 

A Caipora é um ser mítico que habita no mato, defensor da vida animal 

selvagem. Aliás a etimologia do termo já define o lugar da sua morada: caá = 

mato; pora = habitante. Recebe diferentes nomes a depender da região em que 

aparece. Na área pesquisada, caipora é sempre o termo usado para designá-lo, 

contrariamente ao que acontece no Norte do Brasil, onde é conhecida por 

Curupira, um ser mitológico que tem os pés voltados para trás, como registra 

Câmara Cascudo. (ALCOFORADO, 2008, p. 123-24) 

 

  

Tanto Alcoforado quanto Câmara Cascudo afirmam que a dona da caça protege 

os caçadores e permite uma caçada de sucesso desde que se ofereça fumo a ela, embora 

Cascudo (2002) acresça a aguardente como bebida que agrada a caipora: “no nordeste e 

norte do Brasil o caapora ou caipora, figura de indígena pequena e forte, coberta de pêlos, 

de cabeleira açoitante, dona da caça doida por fumo e aguardente [...] Outrora bastava 

sustentar a caipora de fumo e cachaça para ter caça abundante (CASCUDO, 2002, p. 116).  

Embora a caipora seja atribuída à mitologia indígena, na narrativa analisada ela 

aparece como uma “neguinha” vestida como o saci, esse, por sua vez se assemelha a Exu, 

vestindo-se também de vermelho, o orixá responsável pela comunicação entre o mundo 

físico e o invisível que também recebe a cachaça como agradecimento por proteção ou 

pedido realizado. Além das características físicas das duas entidades, a caipora (saci 

feminino, conforme Seu Dequinha) e Exu, os dois têm personalidades fortes e parecidas, 

assim como Exu, a caipora, guardiã da floresta, tem seu humor variado, que “depende do 

tratamento que lhe dispensam: alegre e até mesmo gaiata, quando satisfeitos os seus 

caprichos e desejos; raivosa, se maltratada com xingamentos, porém jamais perde o ar de 

superioridade” (ALCOFORADO, 2008, p. 128).  

No entanto, na mitologia africana e afro-brasileira o dono da mata, o guardião das 

florestas é Oxossi, orixá caçador, protetor das matas, dos animais e das florestas. Na 

cultura africana, há uma forte relação do homem com a natureza e esta deve ser respeitada, 

pois nela há entidades espirituais que protegem os rios, os animais e as matas, chamados 

genericamente de “donos da mata”, assim como a caipora na crença dos caçadores de 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

157 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Volta Grande. A caipora é uma entidade sobrenatural que protege as matas e pune aos 

que lhe desobedece.  

Assim, percebemos a riqueza com que o narrador detalha a história da caipora, 

percebemos como os contadores enriquecem suas narrativas incluindo objetos do cenário 

local como o tôco, objeto no qual os caçadores deviam pôr o fumo para a caipora. Tôco 

é uma parte da árvore, especificamente, do tronco que permanece enterrada depois que a 

árvore foi cortada. É bastante comum encontrar tôcos nas roças, nos ambientes rurais.  

No mesmo artigo supracitado, Alcoforado (2008) analisa algumas versões da 

caipora de diferentes localidades e uma delas aproxima-se bastante da versão contada por 

Seu Dequinha em que um narrador da cidade baiana de Canudos apresenta também 

marcas do cenário local como o umbuzeiro. Assim ela reproduz: “Aí nós tava mais os 

menino, nós veio lá, aquela zoada era qualquer coisa. (...) Aqui no centro da caatinga, de 

noite, uma hora dessa, rapaz! Que negócio é esse! Aí nós subimos no pé de umbuzeiro”. 

(ALCOFORADO, 2008, p. 125). Conforme afirmado no início desse artigo, esta inclusão 

de marcas do cenário local como o umbuzeiro, é bastante comum nas narrativas orais e 

configuram-se como elementos constitutivos da identidade cultural do grupo. 

Na narrativa de Seu Dequinha, percebemos como o passado é presentificado no 

ato de contar, na verdade, ele começa no presente quando diz que a caipora é como se 

fosse a esposa do saci: “Aqui os caçador chama ela de dona do mato”. Os verbos 

conjugados no presente do indicativo sugerem que a caipora ainda vive na comunidade 

ou na região quando ele destaca o advérbio aqui.  Sem perceber, durante a narrativa já 

estamos no passado, no cenário das caçadas quando o ouvinte acompanha a memória do 

narrador ao balbuciar a expressão: “Naquela noite...”.  

A partir daí o tempo físico fica suspenso e ele vivifica as ações dos personagens, 

assumindo corpo e voz quando diz que os caçadores não falavam o nome da caipora “aí 

eles falava assim: “vou levar esse pedacim de fumo aqui que é pa dona do mato”. Há aí 

uma dualidade entre sagrado e profano, o fumo ou fumar para os cristãos é algo 

pecaminoso, porém há uma sacralização com a natureza, como se ela fosse um meio de 

expressão divino. O profano e o divino, assim como os ensinamentos morais e sociais de 

cuidado e zelo para com a natureza estão presentes em quase todas as poéticas da 

comunidade. 

 Nesse momento “a memória está impressa nesse corpo e através da performance 

se manifesta, presentifica-se e se atualiza” (COSTA, 2015, p. 87). Por meio das palavras 

e ações do narrador, entendemos também que a narrativa é carregada de ensinamento: 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

158 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

que se deve respeitar a natureza, a dona da mata, aquela que cuida das plantas e dos 

animais. A relação dos moradores com a natureza é uma prática transmitida entre os mais 

velhos às gerações mais novas da comunidade. A performance de que fala a autora é, 

segundo Zumthor (2010) um momento irrepetível, ela termina no momento em que é 

proferida.  

 

À guisa de conclusão  

 

A partir de tudo o que foi exposto, entendemos que as histórias aqui apresentadas 

trazem elementos da cultura negra e indígena que caracterizam o grupo: a ancestralidade, 

o respeito aos mais velhos (os tradicionalistas), o cuidado e respeito também para com a 

natureza e aos entes que nela habitam e os ensinamentos veiculados por intermédio da 

tradição oral. Isso leva a concluir que as poéticas orais da comunidade são valorizadas 

pelos moradores, transmitidas para os mais novos que as recebem com respeito e 

veneração dando continuidade à tradição oral. O intuito deste artigo foi visibilizar e 

valorizar a cultura de um grupo quilombola rural do interior do sertão da Bahia, que 

substitui a imagem de um quilombo pobre e seco num espaço de rica cultura e sabedoria. 

Por fim, a tradição oral não se limita aos mitos e as lendas contados, mas todo 

ensinamento mediado pela palavra, sejam eles religiosos, míticos ou sociais; tudo isso 

contribui para a singularização da identidade cultural, tornando Volta Grande bem 

diferente das comunidades quilombolas ribeirinhas ou as situadas no recôncavo baiano, 

por exemplo. Daí mais uma conotação para o termo quilombosertanejo, embora nem 

todas as comunidades quilombolas do sertão mantenham tais práticas. Deste modo, Volta 

Grande comprova como uma comunidade rural quilombola contemporânea, transita entre 

o passado e o presente, mantendo vivas algumas tradições, transmitidas por meio das 

vozes dos mais experientes como a contação de histórias, por exemplo. Assim, o grupo 

quilombola segue construindo sua história mostrando como a identidade é mutável, como 

o passado é reconstruído pelos modos de vida do presente.  A nós, pesquisadoras das 

poéticas orais, cabe trazer esses grupos para a academia, como forma de descolonizar os 

saberes, em sua maioria categorizados em uma perspectiva canônica, estruturalista e que 

deixa de fora do literário tudo que, a seu ver, e a partir de normas legitimadoras escusas, 

não deve ser reconhecido.  

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

159 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

REFERÊNCIAS 

 

ALCOFORADO, Doralice. O conto mítico de Apuleio no imaginário baiano. Revista 

Elo Estudos de Literatura Oral. Faro: Universidade do Algarve, 2005. 

 

____________. O olhar vigilante da floresta. Boitatá – Revista do GT de Literatura 

Oral e Popular da ANPOLL, Londrina, Número especial – ago-dez de 2008. Disponível 

em: <http://revistaboitata.portaldepoeticasorais.com.br/site/arquivos/revistas/1/10.%20º 

%20olhar%20vigilante%20da%20floresta.pdf>. Acesso em: 17 de mar. 2016. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Literatura oral no Brasil. 1. ed. digital. Editora Global: 

São Paulo. 2012. 

 

___________. Geografia dos mitos brasileiros. Editora Global: São Paulo. 2012. 

 

___________. Dicionário do folclore brasileiro. Editora Global: Rio de Janeiro, 1954. 

 

___________. Vaqueiros e cantadores. São Paulo: Global, 2005. 

___________. Supertição no Brasil. 5. ed. São Paulo: Global, 2002. 

COSTA, Edil Silva. Ensaios de malandragem e preguiça.  1. ed. Curitiba: Appris, 

2015.  

DION, Sylvie. A lenda urbana: um gênero narrativo de grande mobilidade cultural. 

Boitatá, n.6, ago-dez 2008.  

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 

identidade, n. 34, 2008. 

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo em África. In: MOURA, 

Clóvis. Os quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: EDUFAL, 2001 

 

PRZYBYLSKI, Mauren Pavão. A representação feminina nos lendários gaúcho e 

quebequense: os casos de Teiniaguá e Corriveau. Florianópolis, 2008. 289 f. 

Dissertação (Mestrado) –, Centro de Comunicação e Expressão. Programa de Pós-

graduação em Literatura. Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma sociologia das ausências e uma sociologia 

das emergências. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 63, 2002.  

SILVA, Simone Rezende; NASCIMENTO, Lisangela Kati do. Negros e territórios 

quilombolas no Brasil. CEDEM, v. 3, n.1, 2012.  

 

________. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira, Maria Lúcia 

Diniz Pochat e Maria Inês Almeida. São Paulo: Hucitec/Educ, 2010. 

 

[Recebido: 18 out. 2017 – Aceito: 20 dez. 2017] 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

160 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

O ENCANTADO MALINO: A FACE OBSCURA DO BOTO EM NARRATIVAS 

RIBEIRINHAS MARAJOARAS 

 

 

Cristiane do Socorro Gonçalves Farias* 

 

 

RESUMO: Este artigo traz para a discussão, no que diz respeito às narrativas de tradição oral, uma vertente 

outra em relação às narrativas do Boto. Nas histórias mais conhecidas e difundidas sempre o revelam um 

ser encantado, sedutor e amante das mulheres em noite de festas. Entretanto, nas narrativas coletadas na 

cidade de Curralinho, localizada às margens do grande Rio Pará, na Ilha do Marajó, encontramos histórias 

que apontam outras faces. Com o objetivo de comparar, trazemos duas narrativas do livro Belém conta... 

“Troço impressionante” e “Boto bonito”, que mostram exatamente aquelas características marcantes do 

Boto. Para o contraste, colocamos três narrativas, gravadas com três narradores ribeirinhos, a partir de 

relatos de vida, onde foi perceptível uma face obscura desse encantado dos rios, que provoca a loucura e 

morte de quem se aproxima dele. Para tanto, buscamos amparo nas leituras de Loureiro (1995), que discute 

sobre o imaginário amazônico, em especial aqui sobre o Boto, e Benjamin (1993) que mostra a relevância 

dos narradores de tradição oral em qualquer comunidade. 

 

Palavras-chave: Narrativa de tradição oral. Ribeirinhos marajoaras. Boto.  

 

ABSTRACT: This article brings to the discussion, with regard to narratives of oral tradition, another strand 

in relation to the Boto narratives.  n the best-known and most widely-read stories, he is always revealed to 

be an enchanted, seductive and mistress of women on party night. However, in the narratives collected in 

the city of Curralinho, located on the banks of the great Pará River, on Marajó Island, we find stories that 

point to other faces. In order to compare, we bring two narratives from the book Belém account ... 

"Impressive section" and "Boto bonito", which show exactly those remarkable features of the Boto. For the 

contrast, we put three narratives, recorded with three riverside narrators, from life reports, where an obscure 

face of this enchanted river was perceived, causing the madness and death of those who approach it. To 

that end, we seek the support of Loureiro (1995), which discusses the Amazonian imaginary, especially 

here about Boto, and Benjamin (1993), which shows the relevance of oral tradition narrators in any 

community. 

 

Keywords: Narrative of oral tradition. Ribeirinhos marajoaras. Boto 

 

1 Marés introdutórias 

 

Este trabalho surge das águas barrentas da ilha do Marajó. Das vozes ribeirinhas 

que vivem nessas e dessas águas. Suas vozes são construídas pelo tempo do trabalho e 

das marés: reponta1, preamar2. Os narradores são sujeitos que têm nas suas entranhas o 

                                                             
*Professora de Educação Básica da Secretaria Estadual de Educação do Pará. Mestra pela Universidade 

Federal do Pará- Campus Bragança. E-mail:  kissfarias@hotmail.com 

 
1 É o nome que os ribeirinhos reconhecem para o movimento das águas que enchem o rio, inicia-se a maré 

enchente. 

 
2 É o nome que os ribeirinhos reconhecem para explicar o momento em que a água chega no limite máximo, 

inicia-se a maré vazante. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

161 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

rio que corre trazendo pessoas, mururés, canoas, lembranças, alegrias, tristezas, 

esperanças e, por fim, histórias submersas nas memórias que se entrelaçam ao cotidiano 

mostrando-nos a profundidade do imaginário marajoara. 

A fim de falar sobre as narrativas ribeirinhas, naturalmente, faz-se necessário, 

neste momento, viajar por águas distantes, para contextualizar sobre a oralidade. 

Inegavelmente, desde os primórdios, os seres humanos sentem a necessidade de contar 

sobre sua vida, sua crença, seu trabalho, enfim. Desde o início dos tempos, ao se apropriar 

da voz, o Homem, concomitantemente, reconheceu o mundo e reconheceu-se nele. 

Corroborando para que histórias se espalhassem pelos quatro cantos da Terra. Acima de 

tudo precipuamente, no tempo em que só dependíamos da oralidade como forma de 

transmissão de conhecimento. 

Depois, ao longo do tempo, outras maneiras de narrar foram inseridas pelos 

próprios sujeitos. Agora, não só pela voz, mas com auxílio de: imagens, pinturas, formas 

escritas, entre outras. Apresentam-se em diversos gêneros, pela necessidade de expressão 

do Homem. Nota-se que essa necessidade é indiscutível, como afirma Barthes (2013, p. 

19), “sob estas formas quase infinitas, a narrativa está presente em todos os tempos, em 

todos os lugares, em todas as sociedades (...) a narrativa está aí, como a vida”. Está para 

ser sentida, experienciada; narrativa viva. 

Não obstante, as diversidades nas formas de narrativas, fizeram, aos poucos, que 

os olhos do mundo voltassem para aquela forma primeira de narrar: a voz. Afinal, a 

narrativa é usada como fator social de interação de mundos, e de afirmação do Ser 

humano, sendo usado para confirmar algo, explicar e convencer o outro. Agora, já 

falamos da supra importância do sujeito narrador e do sujeito que ouve. Para Benjamin 

(1993, p. 221), “o narrador figura entre os mestres e sábios”, em grande parte, a imagem 

do narrador é direcionada ao velho, ao idoso de uma comunidade, pois é ele que adquiriu 

uma vasta experiência durante toda a vida. 

Dito isto, esclareço que os narradores participantes fazem parte do tipo de narrador 

que fala Benjamin, mais especificamente, daquele que ficou em sua terra e mesmo assim 

é merecedor da escuta. De posse da voz e de alguém para ouvi-lo, então a narrativa surge. 

Em qualquer espaço: na ponte de frente para o rio, na casa de farinha, na canoa, em frente 

das casas, em qualquer lugar onde se provoque esse narrador. 

Por isso, estas escritas são como o movimento das marés, é necessário encher-se, 

parar e seguir o fluxo. E neste, as águas encontraram narrativas de Boto, onde nossos 

inexperientes ouvidos estranharam a recorrência de histórias em que trazem um lado 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

162 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

obscuro, bastante destoante das narrativas nas quais o mostram “encantador das 

mulheres”. Para tanto, para materializar a discussão sobre esse lado, que reconhecemos 

como malino, traremos duas narrativas encontradas na obra Belém conta.... :“Troço 

impressionante” e “Boto bonito”, onde mostram o Boto um rapaz bonito e galanteador. 

Concomitantemente a isso, três narrativas contadas por ribeirinhos, recolhidas no decorrer 

de 2014, que apontam um outro lado, não o galanteador, e sim, o causador da loucura e 

morte. 

 

 

2 Na reponta das narrativas orais e o imaginário ribeirinho 

 

Ao falarmos em voz, corpo e narrativa, falamos em um sujeito que toma a forma 

de narrador da tradição oral. Walter Benjamim (1993), filósofo alemão, aponta-nos dois 

tipos de narradores: o viajante e o agricultor. O viajante sai e, a partir das suas vivências, 

experiências vividas retorna com as bagagens cheias de histórias de fatos, “quem viaja 

tem muito o que contar”, e o narrador que fica em seu lugar, igualmente tem experiências 

para contar “também escutamos com prazer o homem que ganhou honestamente sua vida 

sem sair do país” (BENJAMIN, 1993, p. 198). 

A figura do narrador tradicional, em sua maioria, cabe ao velho por conta dos 

saberes adquiridos a partir de sua vivência. Infelizmente, para muitos, a conversa com um 

velho é perda de tempo, pois o tempo de um adulto jovem é diferente do tempo daquele. 

O adulto em plena atividade de trabalho não tem o tempo da escuta, como indica Ecléa 

Bosi (1994, p. 60): “para o adulto ativo, vida prática é vida prática, e memória é fuga, 

arte, lazer, contemplação”. 

Para tanto, o velho é figura ímpar em qualquer comunidade, e se dermos um tempo 

para que eles contem, ensinem, farão, porque narrar é fazer o caminho da memória. A 

memória guarda partes da identificação de uma cultura. Compõe em um jogo de idas e 

vindas, ali a memória apresenta-se como lugar de recomposição do passado, propiciando 

a partir dessa recomposição a reflexão sobre o presente. Para o narrador, a memória é o 

alicerce, Zumthor (2010, p. 52), nos afirma que: “ninguém em sã consciência pode negar 

a importância da memória no ato de narrar, de contar”, pois “não podemos duvidar que a 

força de narrar tivesse formas antropológicas, e tudo que surge das narrações constituem 

a maneira de como o homem se coloca no mundo”. O ato de reconhecer-se no mundo, faz 

que sejamos criadores, e ou produtores de imagens.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

163 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Maffesoli (2001, p. 76), mostra-nos o imaginário como produção de um grupo no 

qual está socialmente inserido, o imaginário não produz pronomes possessivos. E a partir 

dos imaginários surgem as imagens: “Não é a imagem que produz o imaginário, mas o 

contrário. A existência de um imaginário determina a existência de um conjunto de 

imagens. A imagem não é o suporte, mas o resultado”. 

 

 

3 Na correnteza das metodologias  

 

Este trabalho é recorte de um projeto maior, em que foi necessário ir a campo 

literalmente. Houve a necessidade de sair da zona de conforto para traçar novos encontros. 

Dessa forma, o trabalho enveredou-se pela pesquisa qualitativa, mais especificamente a 

pesquisa participante. A caraterística basilar dessa é o envolvimento e o reconhecimento 

do pesquisador com os sujeitos envolvidos, ocasionalmente, mexe com a subjetividade, 

como percebemos na experiência de Brandão (2007, p. 12) “por outro lado a experiência 

de trabalho de campo tem uma dimensão muito intensa de subjetividade”. Para o autor, 

essa intensidade acaba, por vezes, redefinindo o método da pesquisa, “a própria 

experiência do trabalho de campo redefiniu projetos, redefiniu hipóteses de trabalho, 

redefiniu abordagens metodológicas e assim por diante”. Subentendemos a força do 

objeto de uma pesquisa, que em muitas, é ele que aponta o método a ser trabalhado.  

Não se trata aqui de um trabalho etnográfico, porém, fez-se imprescindível a 

inserção mais intensiva da pesquisadora junto aos narradores, por conta do objetivo o qual 

era traçar uma cartografia das narrativas orais ribeirinhas. Utilizamos também a 

abordagem cartográfica. Conceito construído por Deleuze e Guattari, o qual aparece 

como um “rizoma”, que objetiva acompanhar o processo e não se limitar à representação. 

É no pensamento que mostra sua força performática, “inteiramente voltada para uma 

experimentação ancorada no real”. Deleuze e Guattari (apud PASSOS; KASTRUP; 

ESCÓCIA, 2012, p. 10), ou seja, cabe nele, compreender de que maneira as narrativas de 

tradição oral se apresentam e suas significações, nesses espaços das águas. 

Como estratégia para a construção da cartografia das poéticas orais, é muito 

comum o uso da entrevista. Antes de tudo, de posse dos nomes das pessoas que poderiam 

corroborar com o trabalho, tínhamos um encontro prévio para explicar do que se tratava. 

No dia combinado, íamos para a gravação de fato. Porém, aqui a entrevista previamente 

construída não surtiu o efeito esperado. Naturalmente, encontramos nos relatos de vida, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

164 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

em que o narrador ficava livre para contar sobre suas memórias, o caminho mais 

gratificante. Para essas gravações dos relatos, foram necessários alguns equipamentos: 

gravador, máquina fotográfica, filmadora e um caderno de campo. Participaram, três 

narradores, moradores da cidade ribeirinha Curralinho, um dos inúmeros municípios da 

Ilha do Marajó. 

 

 

4 O motivo das águas: à guisa de explanação 

 

Como forma de contextualizar o ribeirinho neste trabalho, descreveremos a 

experiência da pesquisadora antes de entrar no Programa de Pós-Graduação Linguagens 

e Saberes na Amazônia, em que faria a dissertação sobre as narrativas orais ribeirinhas 

dos velhos, moradores do rio Canaticu, da cidade de Curralinho, na Ilha do Marajó. 

Primeiramente, o fato de ser ribeirinha moradora do mesmo espaço dos rios e 

florestas que os narradores, o lócus foi a cidade Curralinho, que fica às margens do Rio 

Pará, na Ilha do Marajó. E também, em 2013, a pesquisadora fora embebida pelas águas 

de Mnemosyne, nas aulas da disciplina Poesia Oral, ministrada pela professora Renilda 

Bastos3. Durante a disciplina, muito se discutiu sobre a tradição oral. Depois das reflexões 

e teorias apresentadas, principalmente de Benjamin, sobre o possível desaparecimento do 

narrador4, inquietou-se em saber, se ali naquela cidade ainda contavam e quais histórias 

se contavam. Aquela disciplina foi um divisor de águas.  

Por iniciativa própria, depois de algumas reflexões sobre as poéticas orais, saiu à 

procura de pessoas que tivessem histórias sobre o local. Aquelas ouvidas na infância. 

Antes de tudo, o objetivo era um só: guardar aquelas memórias, que a qualquer momento 

poderiam ser perdidas com a morte dos velhos. 

Acresce que, depois de entrar no Programa de Pós-Graduação, as narrativas 

coletadas naquele momento, ficaram de fora do trabalho final, por conta do recorte. Foram 

muitos narradores: homens e mulheres em plena atividade de trabalho. Velhos e velhas a 

espera de alguém para ouvi-los. Jovens com grandes sonhos e esperança e crianças. Ao 

término da pesquisa foi inevitável não refletirmos sobre o fim, e o recomeço. O início de 

outra caminhada e por quais labirintos seriam escolhidos dali por diante.  

                                                             
3 Professora Doutora, pela Universidade Estadual do Pará. 

 
4 Em um contexto pós-guerra, em que as lembranças eram traumáticas. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

165 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

As narrativas, as águas, as florestas, os velhos e as crianças reportaram a 

pesquisadora para sua infância. Foi fato. Fora transportada para a poesia de um mundo 

que há muito tempo adormecia no esquecimento. E a maioria das histórias da infância 

fora lembrada. Dos narradores que se reuniam na humilde casa de paredes de tábuas 

afastadas, que deixavam o assoalho muito mais misterioso em noite de luar, ao entrar 

pelas frestas os finos reflexos da luz da lua, prateadas no chão. Da casinha que ficava bem 

à margem do rio, cheios de troncos de mamorana5 o seu redor. Os devaneios da infância, 

logo se transformaram em ponte. A ponte que transporta de um lugar ao outro, a trouxe 

de volta para as margens desse rio, pelo simples motivo, qual fala Bachelard (2013, p. 

06): “o ser humano tem o destino da água que corre”.  

 

 

6 O Boto galanteador  

 

 

Os narradores vivem na dicotomia da religião imposta pela igreja, e na crença em 

coisas que não sabem explicar, mas como muitos outros narradores de tantos outros 

lugares, respeitam os seres que permeiam os espaços das matas ou das águas. Apesar das 

transformações ocorridas, como já mostrou Wagley, em sua pesquisa realizada em 

meados do século XX na cidade de Itá: 

 

Como sucede no pajeísmo, a antiga crença religiosa indígena tem-se 

modificado e fundido nos conceitos europeus análogos, introduzidos na 

Amazônia pelos portugueses. Alguns residentes de Itá negam a existência de 

tais espíritos e seres sobrenaturais (...), mas na realidade, quase todos em Itá, 

mesmo a maioria da classe alta, conservam sua crença nesses seres perigosos. 

(WAGLEY, 1988. p. 223) 

 

Entre tantas narrativas que os ribeirinhos acreditam e respeitam estão as narrativas 

sobre o Boto. Originalmente o mito da origem do Boto compõe-se do amor entre uma 

mulher casada e um macho anta. O desfecho acaba com a morte da anta pelo marido 

traído. A mulher e o filho ao mergulharem no rio somem, emergindo já longe das 

margens, emergem transformados em botos, os dois, a mulher e a criança, que era filho 

da anta. 

                                                             
5 Árvore típica da região que fica às margens do rio. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

166 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Para contextualizar a fala anterior, buscamos Loureiro (2015, p. 210), que fala 

sobre o Boto em seu livro e, inicia com a história de origem6 do animal: 

 

MITO DA ORIGEM DOS BOTOS 

(contada por Paquiri) 

 

Uma mulher era casada, mas tinha um namorado:  

O macho da Anta, porque gostava do membro dele. 

 E estava sempre deitando com bichos.  

O marido só desconfiava.  

Ela fazia muitos beijus.  

E quando o marido não estava, ia à beira do rio e cantava e assoviava, bem no 

lugar onde a Anta saia d’agua. 

Cauim apó arérehú 

E a Anta respondia. 

Fi! Fi! Fi! Fi! 

 

O macho da Anta, saía d’água; Comia e ia deitar-se com a mulher.  

O marido só desconfiava. 

Um dia ele disse aos companheiros:  

-Vamos matar a Anta?  

-Vamos. 

Fizeram muitos beijus.  

E foram ao lugar onde a Anta morava. 

E chamaram: 

Cauim apó arérehú. 

A Anta saiu d’água. 

Os homens saíram de detrás dos paus e a mataram. 

Partiram o bicho em pedaços. E puseram tudo no moquém. Quando já estavam 

asados, levaram os pedaços para a namorada da Anta. 

- Está aqui um pedaço de carne de porquinho que te trouxemos.  

A mulher disse que não queria. 

O marido dela e seus companheiros comeram toda a carne do macho da Anta. 

No outro dia a mulher convidou o marido para tomar banho. 

A mulher ia na frente carregando o filhinho que era dela e da Anta. 

O homem pulou n’água. 

A mulher mergulhou com o filhinho. 

Demorou, debaixo d’água. 

E boiou depois no meio do rio. 

Ela e o filho tinham virado Boto. 

O homem voltou para casa sozinho. 

Por isso o sexo da fêmea do Boto é como o da mulher e o membro do Boto e 

como o da Anta macho. 

 

O Boto é um mamífero muito comum nas águas doces, espécie de golfinho dos 

rios amazônicos, como dito anteriormente, por vezes temido, por outro respeitado pelos 

ribeirinhos. Em grande parte das narrativas que envolvem o Boto, ele passa por um 

processo de metamorfose, saindo do seu estado natural de animal e passa a ter 

características humanas, como forma de homem, trajando roupas brancas, sempre com 

                                                             
6 LOUREIRO. João de Jesus de Paes. Cultura amazônica: uma poética do imaginário.  4. Ed. Belém, PA: 

Cultural Brasil, 2015. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

167 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

um chapéu na cabeça, onde esconde um orifício, sua marca constante. Essa metamorfose 

dá ao Boto a conhecida face de Don Juan das águas doces. 

 De acordo com Loureiro (2015, p. 213), “o Boto é um encantado da metamorfose 

por excelência, expansão de uma espécie de êxtase dionisíaco, que deixa as mulheres fora 

de si mesmas, fazendo-as esquecer todas as normas para seguir somente o impulso 

ardoroso desse ser de puro gozo, sem ontem nem amanhã”. Esse modo de conceber o 

espaço está presente muito forte nas narrativas deste trabalho, pois se faz concreto a 

maneira como esses sujeitos se relacionam com o meio, mostra o devaneio entranhado na 

vida dos ribeirinhos. 

O ser que faz parte do mais íntimo desejo feminino como podemos ver em Marajó, 

de Dalcídio Jurandir (2008, p. 440): “Ela mordeu o sorriso, aceitou silenciosa e dançou. 

[...] A primeira lembrança foi Paricatuba, o olhar daquele homem – se ele subisse do rio 

e aparecesse, credo! Só mesmo como boto que vira moço bonito e vem desencaminhar 

moça”. 

Alaíde, que dança com Deodato, imagina no mais íntimo do seu ser o Boto, 

homem bonito, entrar naquele espaço e quem sabe, tomá-la numa contradança. Dalcídio 

faz com que o leitor adentre as memórias de Alaíde, e reconheça em sua fala a tão 

conhecida narrativa, sobre o famoso homem que sai das profundezas das águas e, com 

todo galanteio, encanta a mais formosa entre todas as moças do baile. Sua saída é sempre 

repentina, pela descoberta de seu disfarce, voltando para as águas deixando a bela mulher 

encantada e apaixonada.  

Nas narrativas abaixo7, podemos entender, pontualmente, o medo de Alaíde, na 

aparição do homem que pode desencaminhar as moças nas noites de festas, pois se trata 

de um ser encantado.  

Troço impressionante8 

 

Ela me chamou e disse:  

– João, estou sozinha aqui. O Rui foi pro jogo. 

Eu disse: 

– Vem pra cá. Isto nos ido de 69, mais ou menos. Não tinha luz [...] de repente 

eu vi uma pessoa lá no caramanchão. Eu fui, cheguei perto, estava um homem 

em todo branco, todo de branco, chapéu na cabeça, embalando as pernas. [...]. 

Era baixo, moreno, de chapéu na cabeça, sapato preto, todo de branco [...] 

quando eu estou fechando o portão, lá vem assobiando, aí pela linha, [vem 

assobiando, assobiando, assobiando] desceu aí na rampa. Foi embora... Até 

quando eu não vi mais aí, pra dentro da maré, né? Troço impressionante1 

                                                             
7 As narrativas fazem parte de um projeto maior. O Imaginário nas Formas Narrativas Orais Populares na 

Amazônia Paraense (IFNOPAP). 

 
8 Belém conta... p. 77-79/118-119. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

168 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 
Boto bonito 

 

[...] –Ah! O boto também ouvi falar muito. Era uma festa no interior [...] Então, 

diz que era de madrugada, aparecia um rapaz bonito, bonito, bonito. Era um 

rapaz lindo, né? Branco, louro, olhos azuis. Quer dizer que ali ninguém 

conhecia. Ela apareceu na festa... Aí,mais tarde ele. A começou a namorar com 

ele, né, e ele com a moça. Aí, foi a maior alegria. Quando [   ], quando deu 

quatro e meia para as cinco [...] Aí, ele disse que ia embora e vinha noutro 

sábado, quando tivesse uma festa. A moça ficou apaixonada por ele. Aí, ele 

saiu. Ela ficou olhando... Ele não foi pra outro canto. Seguiu, seguiu no rumo 

do trapiche. Então ele tinha na mão uma bengala e o chapéu na cabeça. Quando 

chegou bem na ponta da ponte...Aí, ele deixou na ponte a bengala e o chapéu. 

Aí, se jogou n’água e soprou lá na frente. Aí, sabiam que ele era boto. Aí, era. 

Aí, todo o pessoal corria atrás dele, pra linchar ele. Chegam lá não encontram 

nada. Só viam o rebu [...] Mas ele sabia, né? Porque era encantado, né? Ele 

ficava sabendo... Que ele já ia embora, né? Ele só aparecia assim, pra banda da 

madrugada [   ]. Ele vinha... 

 

As narrativas são sucintas e diretas. As características bem consistentes em relação 

à figura performática e encantadora do Boto. Ratificando a popularidade de irresistível às 

mulheres escolhidas por ele. A beleza e as vestes brancas, são as principais marcas: “O 

Boto, então, é sempre um belo rapaz de olhos negros e brilhantes, enfeitiçadores e vestido 

de branco. Encanta por sua aparência”, Loureiro (2015, p. 220), continua “cumpre apenas 

um destino: amar”. Mediante o exposto, é possível compreender a fama de encantador 

apaixonante. Simões completa (2007, p. 06): “O boto amazônida povoa as nossas 

narrativas metamorfoseado em rapaz, de belo porte, sedutor e sempre disposto a envolver 

‘cunhantãs’ incautas (ou não), mas, na maioria das vezes, predispostas ao amor”. 

Entretanto, para este, apresentamos algumas variantes encontradas nas narrativas 

e memórias de três ribeirinhos, a respeito do Boto. As narrativas divergem dessa face 

encantadora e belo amante. Demonstra muito mais do que o poder de sedução em relação 

às mulheres, como costumeiramente ouvimos. Ainda saem dos rios metamorfoseados, 

mas não em momentos de bailes, e sim, em situações corriqueiras a vida dos narradores. 

 

 

7 A face malina do Boto 

 

As águas transportaram os olhos e ouvidos para as narrativas ouvidas no percurso 

da pesquisa, em que foi perceptível características pouco propagadas em relação às 

narrativas que envolvem o Boto. Nas narrativas mais conhecidas, a figura do conquistador 

é o que se sobressai. Do rapaz bonito que encanta as moças deixando-as apaixonadas. 

Também está presente nas narrativas ribeirinhas, mas nelas é recorrente o animal 

transformar-se em homem, apresentando-se na imagem do marido à noite depois que o 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

169 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

mesmo sai para atividade, constantemente voltado para a pesca ou caça. De acordo com 

as narrativas, a intenção do Boto é manter relação sexual com a mulher, que em sua 

maioria está de parto, ou levar a criança recém-nascida.  

Entretanto, as narrativas analisadas, apontam consequências de loucura e morte 

causadas pela proximidade entre o animal e o humano. É crível a transformação dos seres 

não humanos em humanos. Por isso, as narrativas são formas outras do ribeirinho mostrar 

essas metamorfoses. 

Para fazer um trabalho onde preciso mostrar a diversidade da narrativa, optei em 

trazer três narrativas de três narradores diferentes, para assim, apontar as facetas que essas 

narrativas apresentam dentro da comunidade ribeirinha. Ainda por cima, faz-se relevante 

trazer as narrativas na íntegra, para que possamos compreender, pelo menos 

minimamente, o contexto em que estão inseridos esses narradores. Suas lembranças 

fazem parte do cotidiano, de trabalho, da vivência, da experiência. Os narradores têm 

idade entre 52, 58 e 71 anos respectivamente. As narrativas estão escritas e, colocadas em 

fonte Times New Roman, tamanho 10, com recuo de 1 cm de ambos os lados, espaço 

simples, pela necessidade de trazê-las sem cortes, como exposto anteriormente. Como 

forma de elucidar a etapa da transcrição do oral para o escrito, esclarecemos que o nosso 

foco eram as narrativas em si, e não questões pertinentes à linguística. Por isso não 

fizemos correções gramaticais, as variantes estão da mesma maneira apresentada pelos 

narradores.  

 

 

          7.1 D. dica (2014) 

 

Mamãe contava que tinha uma senhora que ela tava de resguarde, né? E o 

pessoal de lá tinham feito um negócio de uma tapagi9, e cercaram o rio e aí o 

pessoal tudo de casco... Mas isso era de verão, não era de inverno não! Era de 

verão que eles batiam timbó de primeiro, né? Aí eles cercaram e foram 

embora bater timbó lá pras cabeceira. Quando eles viram, lá se vem o boto! 

Tava dentro do timbó! O boto se desembestou a pular! Dentro d’água! Pulava, 

pulava, aquele boto! E eles em cima, em cima... Até que mataram o boto! E 

tinha uma mulher que estava de resguarde lá em baixo... Era lá na Mara, acima 

de casa um pouco. E tinha corrido o boato que tinham matado o boto e a 

mulher tava de resguarde e endoidou pra querer ver boto: 

– Não, não, não! Tu não pode porque tu tá de resguarde! 

– Não! Eu quero ver esse boto! 

Tá bom... O pessoal deixaram ela no quarto. A parteira não deixou ela vim 

ver! Aí, se arrumaram, o pessoal que tinha matado, né? 

                                                             
9 Espécie de armadilha para peixe feita em igarapés. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

170 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

–Vamo enterrar lá pra boca do Jurapara! Embarcaram o boto. Vinham 

andando... Passando justo na frente da casa dela... E ela foi brechar... Brechou 

o boto! Endoideceu na hora! Ficou doooida! Endoideceu... Ela gritaaava! A 

mamãe contava pra nós! Nós era tudo assim moleque, mas nós prestava 

atenção! Na boca do Jurapara! Foi enterrado boto lá!  

E a mulher ficou doida para sempre! Com oito dias ela morreu! 

 

 

         7.2 D. Zeca (2013) 

 

A minha mãe contava de uma mulher que ela morava aí no Samanajós10 . Que 

a mulher dizia: 

–Ah! Se tu presta vem dormir com ela! 

Depois a mulher...O marido saia pra lanternar e o boto vinha dormir com ela, 

feito o marido! E foi uma dessas vezes foi que ela.... Chegou parece ao ponto 

de.... Eles levarem ela! 

O boto levou ela! Aí com uns quatro dias acharam ela morta na beira!  

Foi! A mamãe contava isso! 

O marido dela já tinha visto umas quantas vezes ela com ele...Ele dentro da 

casa com ela, né? Naquela época não existia esse negócio de cornagem essas 

coisas, longe de vizinho! Era boto mesmo! Ele sabia o que era. E aí ela 

começou a ficar pateta...Esquecendo de tudo, né? E foi o que aconteceu com 

ela. Largou filho, largou marido, largou tudo e ficou pateta! Ele falava com 

ela e ela não dava atenção pra ele como se fosse assim: 

–Eu não sei quem tu é! Eu não te conheço! 

E quando foi num dia ela não amanheceu na casa. E aí procuraram, 

procuram...Foi que já com quatro dias que acharam ela. Essa história que a 

mamãe contava. Dessa mulher que desapareceu! 

Foi triste! Que ela deixou três filhos! Eu não me lembro de que família era, 

eu não sei se o papai se lembra, mas eu não me lembro, mas a mamãe contava 

essas histórias todinha! 

 

 

         7.3 “Seu” Souza (2013) 

 

Aí essa mulher ela desdenhou do boto. E aí eu disse assim: 

–Eu vou esperar ele! Vou esperar o boto! Saiu! Mas pense num homem, um 

príncipe que vinha de lá! Saiu no miritizeiro e subiu! Aí quando ele vai chegar 

aqui, porque eu tenho um convênio também com os encantes, aí! De tudo eu 

me formei um pouquinho... Eu saí no mundo foi pra aprender, né?  

Aí, eu cheguei:  

–Ei, meu amigo! Pra onde cê vai? Ele olhou assim e disse pra mim, ele sabia 

meu nome, e disse: 

–Seu Souza? 

–Pra onde tu vai rapaz?! Deixa a menina aí! 

–Não, seu Souza! Pra ela saber que eu sou homem! Pra ela não desdenhar de 

mim! Dizer que eu não emprenho nem a minha mãe?! A minha mãe eu não 

emprenho não! Mas ela tá prenha de mim! Ela já tá prenha! Aí, o que o que o 

                                                             
10 Um de vários rios pertencentes ao município de Curralinho  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

171 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

senhor quer que eu faça?  

–Não! Tá certo! Como ela já está prenha, acabe de emprenhar, mas não venha 

mais! Aí ele disse: 

-Não, seu Souza! Eu vou atender seu pedido, porque eu gosto de você! Todos 

nós aqui dentro do Marajó gosta de você! Que você é a única pessoa que 

nunca atirou em boto!  

E eu nunca atirei. E eu foi aquele que movi aquele processo pra não matar 

boto aqui no Marajó, eu que movi aquele processo e disse: Quem matar um 

boto é o mesmo que matar uma gente, um soldado, bombeiro! Quem mata um 

boto vai condenado! Aí eu movi esse processo, e todos os encantados gostam 

de mim! É homens e mulher e tudo! Eu digo: um dia eu ainda vou desdenhar 

de uma bota que é pra mim casar com a bota! 

- Não faça isso! Se o senhor fizer ela vem! Não pense que ela não vem, que 

ela vem! 

E a moça ficou grávida, teve o filho. e eles vieram buscar. No dia que o 

menino que eles dão tipo uma coisa que eles entram na casa sem ninguém ver 

e deram tipo um remédio pro menino, o menino dormiu ali e, ela pensava que 

o filho tava morto e eles vieram e levaram! Só eu que vi! Chegou o pessoal e 

tudo olhando e quando o pessoal sairam, eu digo: 

Veja o caixão e não olha mais! Quem teve de olhar, olha agora e não olha no 

cemitério! Tava molinho com três dias de nascido, eles levam logo, levam 

chega lá e metem no fundo... E fica encantado!  

 

Como podemos notar, nas narrativas dos ribeirinhos, o Boto já não se apresenta 

com suas vestimentas brancas e não encontra as mulheres nas festas. Na primeira 

narrativa de D. Dica, o Boto está em seu estado animalesco e já sem vida, atacado pelos 

homens que pescavam. Entretanto, mesmo assim, de acordo com a narrativa, deixa a 

mulher parturiente, doente, louca, por sua teimosia em querer ver o animal, até que ela 

não aguenta e acaba morrendo. Não houve o rito de sedução, mas a morte foi ocasionada 

pelo simples olhar: “uma mulher nunca deve olhar para um boto quando este aparece à 

tona” (WAGLEY, 1988, p. 238). Pelo que é compreensível aqui, não se deve direcionar 

o olhar, nem mesmo quando estiver morto.  

Na segunda narrativa, D. Zeca narra uma versão diferente da primeira, pois nessa 

já encontramos pistas da transformação do Boto em humano. Aqui também acaba na 

morte da mulher, que possivelmente foi encantada e não percebeu a tempo a 

transformação do boto na pessoa de seu marido, “O boto levou ela”, levou a mulher para 

as águas profundas, porque a encontram já sem vida pelo rio. Esquecendo os próprios 

filhos, marido, casa, tudo. O amor em estado de loucura: “O amor do Boto é um amor de 

perdição” (LOUREIRO, 2015, p. 220). 

Essa narrativa é muito semelhante a uma trazida por Wagley (1988), todavia, nela 

a mulher seduzida não morre, recupera-se, volta a recuperar o corpo, a cor. Porém, tendo 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

172 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

o marido afrontado o boto, para que não levasse sua mulher, não teve a mesma sorte, esse 

acabou perecendo dias depois, enfeitiçado pelo boto: “Sua esposa começou 

imediatamente a aumentar de peso e a perder a cor macilenta, mas o pobre marido, disse 

o Juca, caiu com febre e morreu pouco depois, enfeitiçado pelo amante-boto de sua 

mulher” (WAGLEY, 1988, p. 239). 

A derradeira narrativa, de “seu” Souza, chama atenção pelo fato do surgimento da 

“voz” do Boto. Nessa, transformado em homem, mas não em um homem qualquer, “um 

príncipe”, que veio de “lá”, das águas. Tem uma conversa com o próprio narrador, 

justificando seu ato, a mulher o tivera desafiado. Também agradece ao “seu” Souza, pelo 

fato de não matar seus próximos pelo rio, e embora seu apelo, não ria desistir do namoro 

com a mulher. Acresce que, a mulher fica grávida, mas agora, o interesse do Boto é na 

criança. Tendo em vista o objetivo, consegue pelos seus métodos, levar a criança para o 

mundo dos encantados, diante do fato de ser também, a crianças um ser encantado; “Se 

uma moça der à luz o filho de um boto, a criança deve ser imediatamente ‘devolvida ao 

pai’ (isto é, atirada n´água)” (WAGLEY, 1988, p. 239). Aqui, o próprio pai, veio em 

busca de seu filho. 

 

 

Na preamar das considerações finais 

 

 

Percebemos que desde a sua origem, o Boto é um animal carregado de 

simbologias. As narrativas que o envolvem são características de/em lugares como o da 

pesquisa: cidades, vilas, comunidades menores à beira do rio, principalmente na 

Amazônia. A partir delas, adentramos nos interditos do envolvimento entre os humanos, 

não-humanos e sobre-humanos, e nas situações em que os papéis se confundem. E, não 

raro, confundem os próprios narradores que tentam compreender o papel mítico desse ser 

encantado que por vezes protege seu lugar, protege as pessoas que ali vivem e, ao mesmo 

tempo, entra em conflito com os mesmos. A diversidade dessas narrativas, ora boto, ora 

ser humano, traz vicissitudes próprias da experiência caboclo-ribeirinha, envolvendo 

problemas para alguns, em contrapartida, para outros não.  

Por hora, também as narrativas indicam que nem sempre os animais precisam estar 

no processo de metamorfose para se fazerem presentes. A epifania do homem marajoara 

ribeirinho ratifica-nos que não importa como surgem esses animais encantados, eles estão 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

173 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ali. Mostram-no também que nem sempre cabe ao Boto, o papel de sedutor e galanteador, 

que está disposto a correr riscos por uma mulher. 

Em suma, as narrativas que trazem o Boto ainda continuam a ser motivos de 

mistérios, medo e respeito por muitos ribeirinhos, pois têm na figura do animal: um 

companheiro de pesca, um protetor das águas, dos peixes e dos náufragos. Águas, lugares 

de seres que encantam e são encantados. Mas, sobretudo, que ainda são temidos por 

muitos que conhecem o lado obscuro desse ser. E, além disso, temos a poesia de tradição 

oral presente manifestada de diversas formas. Para fortalecer a proposta desse trabalho, 

termino, propositalmente, com estas diretas palavras de Fernandes:  

 
Por isso, enquanto texto oral (e fonte de pesquisa) a poesia oral diz respeito ao 

que “se faz”, e não ao que “foi feito”. Desse modo, para estudá-la, o 

pesquisador deve constituir um conjunto de possibilidades de manifestação, 

pois a singularidade não cabe à poesia oral. Sua análise prescreve o aqui e 

agora, o momento em que um sentido déspota no horizonte nascente em que o 

texto oral está se materializando. (FERNANDES, 2007, p. 36) 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria. 

Trad Antonio e Pádua Danesi. 2. ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013. 

 

BARTHES, Roland. [et al.] Análise estrutural da narrativa. Tradução de Maria Zélia 

Barbosa. 8. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

 

BENJAMIN, Walter. O narrador. Considerações sobre a obra de Nicolai Lescov. In: 

Obras escolhidas. 6. ed., v. I. São Paulo: Brasiliense,1993. 

 

BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: Lembranças dos velhos. 3.ed.  São Paulo: 

Companhia das Letras,1994. 

 

BRANDÃO, Carlos de Rodrigues. Reflexões de como fazer trabalho de campo. 

Revista Sociedade e Cultura, v. 10, n. 1, jan./jun.  p. 11-27. 

 

FERNANDES, Frederico Augusto Garcia.  A voz e o sentido: poesia oral em sincronia. 

São Paulo: Editora UNESP, 2007 

 

GOLDER, Christophe; SIMÕES, M. P. S. G. (Orgs.) Belém conta... Belém: Cejup; 

Universidade Federal do Pará, 1995. (Série Pará Conta). 

 

JURANDIR. Dalcídio. Marajó. 4. ed. Belém: EDUFPA; Rio de Janeiro – Casa Rui 

Barbosa, 2008. (Coleção Ciclo do Extremo Norte).  

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura Amazônica: uma poética do imaginário. 4.  

ed.  Belém, PA: Cultural Brasil, 2015.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

174 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

MAFFESOLI, Michel. O imaginário é uma realidade. Revista FAMECOS. Porto 

Alegre. n. 15. Agosto de 2001. 

 

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da (Orgs.). Pistas do 

método da cartografia: pesquisa, intervenção e subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 

2012. 

SIMÕES, M. P. S. G.. Metamorfose: a relevância do tema em narrativas orais da 

Amazonia paraense. Organon (UFRGS), v. n. 42, p. 233-243, 2007. 

 

WAGLEY, Charles. Uma comunidade amazônica: um estudo do homem nos trópicos. 

Tradução de Clotilde da Silva Costa. 3. ed. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora 

da Universidade de São Paulo,1988. 

 

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira, Maria 

Lúcia Diniz Pochat, Maria Inês de Almeida. Belo Horizonte: UGMG, 2010. 

 

 
[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 26 dez. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

175 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

NARRATIVAS CAIPIRAS E A REINVENÇÃO DO QUOTIDIANO NA 

PAULISTÂNIA1 

 

         Daniel Batista Lima Borges 

 

 

RESUMO: A partir do relato de pesquisa realizada no bairro Boa Vista, em Caçapava (SP), pretendeu-se 

analisar atuações de contadores de histórias nos bairros rurais da região denominada por Antonio Candido, 

em Os parceiros do Rio Bonito, de Paulistânia caipira. Considerando-se que os modos tradicionais de 

narrar tais como Candido descreveu não existem mais na região pesquisada, e que a narração acontece em 

outras configurações sociais, decidimos analisar entrevistas em áudio de modo a descrever essas novas 

práticas narrativas. Deste modo, buscou-se discutir de que forma as narrativas orais contadas no cotidiano 

podem ser consideradas como práticas de ressignificação da realidade e de criação, mesmo após mudanças 

socioeconômicas agressivas, que produzem narradores não legítimos e sociedades comunidades 

fragmentadas, colocando em questão a possibilidade de existência de narração em meios em via de 

urbanização.  

Palavras-chave: Caipira. Oralidade. Narração. Literatura e sociedade. 

RESUMÉ: En partant du rapport d'une recherche réalisée dans trois bairros au village de Caçapava (SP), 

notre objectif a été d'analyser les rôles de narrateurs de récits oraux dans cette région qu’Antonio Candido, 

dans son livre Os parceiros do Rio Bonito, appelle Paulistânia caipira. En considérant que les manières 

traditionnelles de raconter telles que Candido les a décrites n'existent plus dans la partie de cette région 

étudiée par notre recherche et que la narration se donne dans d'autres configurations sociales, nous avons 

décidé d'analyser des interviews audio de façon à décrire ces pratiques narratives. À partir de ces 

descriptions, nous avons posé la question de savoir comment des récits oraux racontés au quotidien peuvent 

être considérés comme des pratiques de re-signification de la réalité et de la pratique créatrice, même après 

des changements socio-économiques agressifs, qui produisent des narrateurs non légitimes et des 

communautés fragmentées, en mettant ainsi en question la possibilité d'existence de narration dans des 

milieux en voie d'urbanisation. 

Mots clés: Caipira. Oralité. Narration. Littérature e société. 

 

Introdução 

 

 Este artigo propõe-se a desenvolver uma reflexão sobre o estatuto conferido a 

narrativas orais em contextos urbanos e rurais após a situação de industrialização e êxodo 

                                                             
1 Meus agradecimentos a todos os narradores que participaram desta pesquisa e aos professores Rachel 

Duarte Abdala, Luzimar Goulart Gouvêa e Suzi Frankl Sperber pelo encorajamento e pela atenciosa 

orientação. Agradeço também à FAPESP, que subvencionou o trabalho. 
 
 Doutorando pela Universidade Paris Nanterre (França), e bolsista de doutorado pleno da CAPES. E-

mail: borgesdaniel26@gmail.com.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

176 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

na qual comunidades de bairros2 relativamente isolados sofrem a dispersão de seus 

indivíduos.  Para tanto, partimos de uma problemática concreta que consiste em se 

questionar sobre  como pensar o conceito de narrador3. Esta questão aplica-se à situação 

particular de três bairros na cidade de Caçapava-SP, onde, após um grande êxodo que 

teve início na década de 1960, não é mais possível conceber comunidades narrativas tendo 

o isolamento comunitário e tradicionalista como critério. Isso significa, na teoria literária, 

não só considerar a situação de permanência do narrador na modernidade, mas também 

precisar até que ponto a prática da narração oral é flexível em relação às mudanças de 

ordem socioeconômica.   

 A base para as discussões aqui apresentadas é o resultado de entrevistas com os 

habitantes de três bairros : Boa-Vista e Guadalupe, na zona rural ; e um bairro periférico, 

o Jardim São José, que fazem parte da cidade de Caçapava-SP, na região do Vale do 

Paraíba, no Brasil. As entrevistas foram realizadas entre março de 2012 e setembro de 

2013, e resultaram em 50 horas gravações de áudio e vídeo, dos quais cerca de 40 horas 

foram arquivadas4. Além disso, eu me envolvi na prática de pesquisa participante 

(MEIHY, 1996) junto às pessoas entrevistadas, participando atividades quotidianas que, 

após terem sido transcritas em diários de campo, ajudaram-me a compreender aspectos 

do modo de vida das famílias com as quais trabalhei.  

 

 

 

 

1 O caipira descrito por Antonio Candido 

 

 O Vale do Paraíba faz pare da região histórica identificada por Antonio Candido 

no livro Os Parceiros do Rio Bonito (2010, p. 20) como estando integrado à Paulistânia 

                                                             
2 O termo é aqui utilizado em seu sentido atribuído pelos estudos sobre o universo rural brasileiro : « […] 

unidade composta de grupos rurais vizinhos, estrutura fundamental de sociabilidade caipira, consistindo do 

grupamento de famílias mais ou menos vinculadas pelo sentimento de localidade, pela convivialidade, por 

práticas de ajuda mútua, e por atividades ludico-religiosas.» (CANDIDO, 2010, p. 44) 

 
3 Walter Benjamin, no ensaio O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov (1994, p. 197), 

define a palavra “narrativa” em um campo de significação histórico-sociológico e a coloca na corrente da 

tradição oral e define o narrador como um sujeito que retira da própria experiência o que conta, como uma 

matéria-prima que é trabalhada de forma a ser transformada num produto sólido, útil e único. 

  
4 Uma primeira pesquisa foi feita no bairro da Boa Vista no ano de 2010, em função de uma pesquisa de 

conclusão de curso em Letras na UNITAU, sob a direção da Profa Dra Rachel Abdala (BORGES, 2010). 

Esta primeira pesquisa deu origem a uma dissertação de mestrado na UNICAMP, sob a direção da Profa 

Dra Suzi Frankl Sperber (BORGES, 2014), da qual este artigo se apresenta como resultado.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

177 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

caipira. Segundo certos autores, esta denominação faz referência à região correspondente 

à Capitania do Sul, durante o período da colonização do Brasil5, e cobria geograficamente 

partes dos Estados de Minas Gerais, Mato Grosso, Goiás, Paraná e a integralidade do 

Estado de São Paulo. O modo de vida caipira seria o resultado da organização, nesta 

região, de pequenas comunidades de subsistência relativamente autônomas, em condições 

nômades de mobilidade e permanência, associadas ao longo processo de delimitação de 

fronteiras de implantação de cidades nesta região durante o período colonial 

(CORDOVA; VIDAL, 2016).  

 Em seu livro, o crítico literário ocupa-se das consequências, para os camponeses, 

das transformações sociais causadas pela urbanização da Paulistânia caipira, durante todo 

o século XX, o caipira daria a medida das transformações nessa região, e o estudo da 

mudança de suas expectativas culturais ofereceria dados para compreensão da 

assimilação do modo de vida caipira pela sociedade moderna. 

 As comunidades de traços caipiras são descritas por Candido como sendo 

majoritariamente orais em relação à suas práticas de narração e à difusão de seus códigos 

comunitários. Além disso, já que um dos traços fortes da cultura do caipira era a 

precariedade, advinda da pobreza de meios materiais, a vida simbólica do caipira seria 

igualmente precária. Baseando-se em exemplos de entrevistas feitas com parceiros, 

Candido dá a entender que esta precariedade determinava também os temas narrativos, 

como histórias sobre animais, o que, segundo o autor, seriam uma sublimação da falta de 

carne em sua alimentação. 

 Em função desta determinação funcionalista, na qual Jackson (2009) encontra 

ecos  Malinovski, a entrada do caipira no ritmo de vida capitalista o forçaria a abandonar 

a narração oral. O caipira assimilaria outras formas simbólicas não menos precárias, como 

os objetos de consumo para as massas, e o novo objeto de desejo substituiria sua obsessão 

pela carne. Consequentemente, ele teria sua cultura destruída.  

 Nessa ótica, um dos prognósticos mais importantes de Os parceiros do Rio Bonito 

(CANDIDO, 2010, p. 82-83) dá conta do fato de que a cultura caipira é totalmente 

refratária ao progresso e não resistiria a transformações socioeconômicas. É preciso 

                                                             
5 O Brasil colonial corresponde à história do Brasil que compreende o período que vai de 1500, ano da 

chegada dos portugueses no país, até 1815, quando o Brasil constitui, com Portugal, o Reino Unido de 

Portugal, do Brasil e de Algarves. (BORSOI, 2000, p. 3). 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

178 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

salientar que, durante a escritura do livro (1956), estas transformações já estavam 

acontecendo, e as políticas públicas não ofereciam alternativas salubres nem aos 

camponeses que partiam para viver na cidade, àqueles que ficavam no campo. Estes, 

tinham cada vez mais sua mão de obra explorada e suas terras roubadas por grandes 

fazendeiros. Para resolver essa situação, seria necessário o estabelecimento de uma 

imensa reforma agrária, luta que marcou a geração de Candido, e que deu o caráter 

político tão circunstancial à obra de Candido. 

 

2 Os bairros estudados em Caçapava 

 

         Após algumas visitas aos bairros escolhidos para minha pesquisa, constatei que, 

nesta região, não era mais possível encontrar os modos de vida tais quais Candido havia 

descrito no interior de São Paulo6. Não havia mais nem relações de ajuda mútua para o 

trabalho (mutirão7), nem festas de bairro, como antes da industrialização da cidade. Em 

consequência, nas comunidades, os narradores não concentravam mais em uma única 

pessoa os papéis de médico, profeta, professor, juiz e contador de estórias (SEVCENKO, 

1988, p. 125). Nos bairros estudados, a cultura caipira como descrita em Os parceiros 

acabou da forma prevista: o progresso industrializante dissolveu os bairros e acabou com 

a maioria das práticas comunitárias (LESSA, 2001). 

 Em um primeiro momento, essa situação desencorajou-me muito em relação à 

pesquisa. Visando contradizer o prognóstico trágico de Candido, eu havia nutrido a 

expectativa de encontrar, na zona rural do município, culturas mais ou menos isoladas e 

engajadas em práticas tradicionais, particularmente aquelas relativas à narração oral. As 

poucas famílias que encontrei nos bairros rurais estavam mais ou menos integradas, ainda 

que de maneira periférica, a modos de vida e expectativas de consumo capitalistas. 

         Entretanto, continuei as visitas e as gravações e, pouco a pouco, junto a uma 

família do bairro Boa Vista, começaram a aparecer narrações orais de causos,8 de 

                                                             
6 O autor realiza sua pesquisa no município de Bofete – SP, Oeste do Estado de São Paulo.    

7 Nome dado no Brasil a mobilizações coletivas objetivando um trabalho, fundado sobre a ajuda mútua e 

gratuita. É uma expressão empregada originariamente para os trabalhos no campo ou na construção civil 

de casas populares. Neste tipo de trabalho todos recebem ajudas e ajudam também, em um sistema de 

revezamento sem hierarquia (OJEDA, 2010, p. 32). 

8 O causo é uma forma narrativa oral brasileira que é estruturada a partir do ponto de vista do homem do 

campo que, no momento de narrar a experiência à comunidade, transforma o evento em uma coisa imanente, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

179 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

lembranças de experiências fantásticas, de lendas, fábulas e outras formas de narração.  

Diante da dificuldade de estabelecer prioridades, meu ponto de partida foi minha primeira 

entrevista com André Emboava  que, juntamente com dona Maria das Dores, sua esposa,  

indicou-me outros narradores, que viviam já na cidade, ou em outros bairros rurais: a 

dupla sertaneja Moreira e Moisés, ambos narradores também, e Darcy Breves. Moreira 

indicou Carajá, João do mercado, Mestre Tião e também Darcy Breves. Carajá indicou 

Ana Sales e João Sales; João Mineiro, a dupla sertaneja Pedrinho e João Batista, e Cleber 

da prefeitura. João do Mercado indicou dona Elvira do Mercado, Santino, Ana Sales e 

Darcy Breves. Darcy Breves indicou André Emboava, Neusa Figureira, Mestre Tião, 

Pedrinho e João Batista, Professor Damas, João Mineiro, Moreira e Moisés e Carajá. 

Todos foram entrevistados.  

         Um parâmetro de indicação mútua entre os narradores, fundado sobre o 

reconhecimento recíproco da autoridade narrativa, ajudou-me a reconhecer o segmento 

específico de um grupo. A esse segmento, denominei rede (MEIHY, 1996, p. 16). Desse 

modo, pude constituir uma rede de contatos que se formava graças a práticas de narração 

oral e que ultrapassava o limite dos bairros. A rede era constituída de uma grande 

diversidade de meios sociais, de profissões e de modos de vida, e oferecia muitos graus 

de contato entre os meios urbano e rural.  

 Era uma evidência de que, apesar da dissolução dos bairros caipiras no Vale do 

Paraíba, havia narradores mantendo práticas de narração. Considerando as entrevistas 

feitas com esses narradores, minha principal inquietação passou a ser saber de que modo 

e com que intuito aquelas famílias precisavam contar histórias, se não era em função da 

socialização fechada do bairro, ou a simbolização de necessidades básicas materiais, 

como considerava Candido (2010). 

 

3 A narração da experiência e a autoridade narrativa 

 

         A partir dos estudos de Sperber (2009), passei a considerar a hipótese de que os 

sujeitos entrevistados por mim não limitavam sua expressão simbólica à materialidade 

dos meios de produção em relação aos quais estão ligados. A autora explica que, 

                                                             
concreta e memorável. O causo se caracteriza também pela ênfase no fantástico e na imaginação 

(SPERBER, 2009, p. 461). 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

180 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

articulando o simbólico, e ressignificando a experiência, a efabulação liga o homem a 

possibilidades infinitas de criação e de ressignificação da realidade. 

Procurei teorias que refletissem o papel da narração da experiência nas sociedades 

contemporâneas. Um começo foi tentar compreender a tese da derrocada da cultura 

caipira, de Candido, mutatis mutandis, como um desdobramento do diagnóstico do 

“empobrecimento da experiência” de Walter Benjamin9 (1994), e retomada por Giorgio 

Agamben (2005). No ensaio Infância e História: Destruição da experiência e origem da 

história, Agamben afirma que não é necessária uma catástrofe para a destruição da 

experiência, mas que a existência cotidiana em uma grande cidade é suficiente para esse 

fim. 

         O redirecionamento, feito por Agamben, da catástrofe imediata da guerra, 

colocada por Benjamin como motivo da destruição da experiência, para as relações da 

cidade, permite que se possa considerar também o indivíduo, em sua multiplicidade 

existencial, inserido ativamente nos processos sociais. Assim, apesar da agressividade do 

crescimento das cidades, nem todos os que incorporam o cotidiano citadino abandonam 

a narração da experiência.  

 A partir daí o que faz com que a narração continue sendo perpetrada mesmo diante 

das mudanças mais agressivas é o que Sperber (2009) denomina pulsão de ficção, 

responsável pela ressignificação da experiência. Esta pulsão é formada, ao mesmo tempo, 

pelo imaginário, pela simbolização e pela efabulação, e cria constructos que podem ser 

narrativos ou não e “que formulam hipóteses acerca de acontecimentos que tocam fundo 

numa existência” (SPERBER, 2009, p. 87) Esse conceito coloca a narração no caminho 

da busca existencial que vai além de condicionamentos sociais. Um de seus pressupostos 

é que a liberdade manifesta-se como criação humana em situações de restrição de 

possibilidades de ação.   

 No contexto de minha pesquisa, fazia-se necessário explicar o porquê da 

quantidade e da diversidade de narradores com os quais pude me encontrar, apesar da 

total desestruturação de modos de vida em comunidades tradicionais. Apostei na hipótese 

de que a relação entre narração e continuidade da experiência não é condicionada a priori 

                                                             
9 Walter Benjamin, no ensaio “O narrador” (1994) declara a narração como extinta pelos mesmos motivos 

com os quais Antonio Candido decreta a morte da cultura caipira: a modernidade. Entretanto, em Benjamin, 

a narração não é vista de maneira funcionalista, mas carrega a sabedoria em si.  

  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

181 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

por sistemas sociais determinados. Segundo Agamben, a experiência tem o seu necessário 

correlato não no conhecimento, mas na autoridade, ou seja, na palavra e no conto [...] 

(AGAMBEN, 2005, p. 23). É no pressuposto de autoridade que consiste a aptidão dos 

narradores a serem ouvidos e que se qualifica a narração da experiência. 

         A partir dessas considerações, trabalhei com a hipótese segundo a qual o narrador, 

respondendo a uma necessidade existencial, investe em sua autoridade narrativa e 

constrói espaços momentâneos de socialização visando à elaboração de experiências. 

Esse processo pode ser consciente ou não. No contexto de pesquisa do qual nos 

ocupamos, esses espaços são necessariamente caracterizados por uma marginalidade que 

se forma como contraponto à insuficiência de políticas públicas concernentes aos 

camponeses. Esta é a insuficiência que foi pertinentemente denunciada por Antonio 

Candido (2010). 

         Mas não é qualquer pessoa que consegue tornar-se narrador. Uma autoridade 

narrativa é respeitada, acima de tudo, por seu talento para narrar. Esse talento pode ser 

verificado, de forma pontual, na performance imediata do narrador, na maneira com a 

qual ele cativa a atenção e o respeito dos interlocutores; na condução da narração, na 

escolha do momento certo para narrar e de quais narrativas contar. Esses aspectos podem 

ser estudados na versão escrita das sessões de narração de diversos narradores, que foram 

analisadas como macro-unidades de significação, às quais denominei serão.  

        Além do serão, outra manifestação da autoridade narrativa estudada por mim foi a 

formação e manutenção das redes discretas de narração. A denominação discreta 

(CERTEAU, 1994, p. 22) vem do caráter marginal dessas redes: elas não têm uma 

centralização geográfica e se constitui de práticas que estão alheias a qualquer controle 

institucional. Assim, na análise das sessões de narração, pude reconstituir redes 

associando as referências a narradores de prestígio indicados durante as entrevistas.  

 

 

4 O primeiro narrador: André Emboava 

 

 Meu percurso de entrevistas começou com André Emboava10, um célebre narrador 

do bairro Boa Vista. Nossos encontros foram muito produtivos e deram lugar a um 

                                                             
10 Emboava não é o verdadeiro nome deste narrador, mas um apelido herdado de seu pai, de origem 

portuguesa. O sentido do nome vem do nome dado pelos indígenas de tronco tupi aos portugueses em geral, 

durante o período colonial.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

182 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

enorme material de análise. No intervalo de três meses, eu o entrevistei três vezes e, para 

minha pesquisa, decidi analisar o último encontro com André.  

         Na narração de André encontramos a predominância da estória oral11 e do discurso 

em primeira pessoa, mas também podemos encontrar o caso em terceira pessoa, o 

provérbio12 e a fábula13. Apesar de uma forte presença de um imaginário fantástico, a 

maior parte de suas histórias são estruturadas e conduzidas em uma temporalidade 

biográfica e narradas como se fossem verdadeiras experiências vividas pelo narrador. O 

período de sua vida mais narrado é o de sua juventude, em um intuito que sugere a 

organização da experiência individual. Vários tipos de histórias e observações sobre os 

animais são estimuladas por André, e a busca de novos significados de palavras por meio 

do jogo efabulativo são elementos recorrentes em sua narração.  

 

E quando chegou aos dez anos, e vendo, eu comecei a trançar couro. A trançar 

couro, cortar couro. [...] Trançar couro, foi indo, foi indo. Quando chegou de 

vinte e três anos, comecei lidar com taquara. Fazer balaio. Eu fiz até balainho 

pequeno, que cabe aqui na ponta do dedo. E fazia o balaião! (BORGES, 2014, 

p. 152) 

 

 Para André, a importância de se abrir o espaço para um conhecimento coletivo é 

fundamental. Desde que os circunstantes adentram o espaço no qual algo será narrado, 

André inicia imediatamente a conversa já apresentando várias narrativas encadeadas 

umas às outras. Ao mesmo tempo, as memórias dos outros também vão sendo despertadas 

e outras vozes são adicionadas. 

 

 

 

5  O serão 

 

 A partir da entrevista de André, pude observar como o narrador ordena as 

narrativas e aproveita-se do direcionamento da conversa e da ocasião do encontro para 

envolver seu interlocutor nos conhecimentos mobilizados pelas estórias. Considerei a 

entrevista em sua totalidade como uma estrutura temporal que organiza sequências de 

                                                             
11 Narrativa biográfica em primeira pessoa sem uma estrutura determinada (BENTES, 2001, p. 79). 

12 (SPERBER 2009, p. 239). 

13 (JOLLES,  1976, p. 130). 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

183 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

relatos, casos, causos, fábulas e estória oral, e propus-me a analisar as particularidades 

dessa estrutura de significação, o serão14. 

         Essa delimitação ajudou na análise da entrevista com outros narradores e a avaliar 

a manifestação de suas autoridades narrativas. Isso porque a organização das narrativas 

não é aleatória, e leva a considerar o significado das narrativas em conjunto, guiadas por 

uma intenção hermenêutica. A coerência do serão confunde-se com a autoridade do 

narrador. 

 Para notar esse nível de coerência é produtivo prestar a atenção à habilidade do 

narrador em organizar das narrativas e interromper o debate na ocasião propícia. Segundo 

Ricoeur, “o poder de interromper o debate não é outro senão o poder de conduzi-lo e esse 

controle sobre a sequência é o que pretendemos com nossa habilidade de prestar atenção 

nele e determinar um resultado” (RICOEUR, 2009, p. 149). Ricoeur refere-se a uma 

pretensão de todos em controlar a sequência do debate, porém, nem todos têm o poder de 

conduzi-lo e de interrompê-lo, sendo que aqueles que o tem, causam certa admiração 

sobre os outros. Essa seria uma habilidade específica dos narradores: sua maneira de 

aproveitar a ocasião, tecendo um grande texto que constitui um nível superior de 

significação, com a coerência própria de sua autoridade. 

 Para o objetivo de meu trabalho, o resultado foi que pude considerar, na 

transcrição escrita, a marca direta da perfomance do narrador e da autoridade narrativa 

que organizou a sequência narrativa em questão. A partir disso, pude estudar e comentar 

por escrito as particularidades formais da narração como um todo.  

  Optei por manter a transcrição integral das conversas, como longos textos 

corridos. Nomeei cada narrativa segundo o tema, para que eu pudesse me orientar, e 

organizei o texto geral em grandes movimentos de acordo com a mudança temática dos 

grupamentos narrativos. Após isso, procedi ao comentário textual, ao longo do texto, de 

modo a definir, no próprio texto, expressões, idiomatismos, referências semânticas e 

contextuais e fiz uma análise da recorrência dos significados em toda a estrutura de 

narrativas.  

         A partir da análise das entrevistas de André e de outros narradores, pude verificar 

a estrutura não linear do serão como sendo devido a dois fatores principais: a) o respeito 

                                                             
14 A sugestão desta denominação foi feita por André, quando eu o questionei sobre a organização da sessão 

de narração.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

184 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

à socialização, que divide a fala em turnos, em respeito à fala dos circunstantes; e b) o 

ritmo da memória do narrador em relação ao momento presente.  

 O respeito ao momento de socialização é uma variável que gera uma diferenciação 

no perfil da autoridade encarnada pelo contador. Sua maestria pode ser avaliada na 

capacidade de promover e organizar a socialização, e cada narrador apresenta seu estilo. 

André Emboava, por exemplo, era sempre muito saudoso dos “velhos tempos”. Mas o 

que pode aparentemente soar melancólico (como a saudade cantada nas músicas caipiras), 

em André é apenas o pretexto para a narração de feitos de bravura e esperteza, bem como 

de histórias de cunho maravilhoso.  

 

 

7 Autoridade marginalizada  

 

         Após a análise do serão de vários narradores, e das relações que esses mantêm 

uns com os outros, uma forte característica que pude constatar foi um certo estado de 

marginalização narrativa, no qual o narrador, em geral, não tem um espaço socialmente 

aceito no qual possa narrar. Nos casos analisados, o que varia é apenas o grau dessa 

marginalização. Abaixo três situações: 

1) Um narrador pode ter uma comunidade de ouvintes em seu bairro, mas as pessoas da 

cidade não têm conhecimento ou simplesmente não valorizam a narração e as práticas 

que se sustentam pela narração, como a Folia de Reis15 e a Congada16. Essas festas podem 

acontecer sem que os habitantes da cidade dela tenham o mínimo conhecimento. Podem 

ocorrer mesmo casos de desprezo pelas festas caipiras, consideradas por alguns como 

signo de pobreza ou atraso social. 

2) Em outra situação, o narrador pode restringir seu espaço de narração ao círculo familiar 

e às redes de narração e aproveitar as ocasiões em que encontra os amigos e conhecidos 

                                                             
15 Festa popular brasileira de caráter católico e popular. Esta festa é realizada entre Natal e Epifania (6 de 

janeiro) e consiste na encenação de grupos organizados nas ruas, encarregados de visitar casas, de tocar 

instrumentos e de cantar em homenagem a Jesus Cristo (CASCUDO, 1972, p. 402). 

16 Festa popular brasileira que se compõe de elementos religiosos africanos (principalmente do Congo e de 

Angola) misturados a elementos cristãos de Portugal. Esta festa se passa na forma de um desfile de danças 

e tambores (Brandão, 1985). 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

185 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

para poder narrar (como ocorre com o supracitado André Emboava). Os encontros 

ocorrem em casa, ou na casa de amigos. 

3) Há, finalmente o caso da total marginalização do narrador, quando nem mesmo a 

família aceita que esse conte suas estórias. Este é o caso do senhor José17. 

 No caso do senhor José, aparentemente, não há uma comunidade definida, 

favorável à narração, e nem mesmo os familiares respaldam a narração, pois se 

converteram a uma religião pentecostal e não veem com bons olhos as narrativas sobre 

seres sobrenaturais contadas por seu José. Esse narrador não nos contou sobre as redes de 

narradores das quais participa para preservar os outros narradores que conhece, e que se 

encontram em situações similares.  

         Nossos encontros foram feitos em segredo na casa de um conhecido em comum. 

Ficávamos só os três, dentro de uma casa. Mesmo assim, enquanto narrava, o senhor José 

olhava com apreensão pelo vão da janela para ver se havia alguém que pudesse desconfiar 

do que ele pudesse estar fazendo lá. Além disso, o narrador nos proibiu de divulgar seu 

nome real. 

         Essa situação não é nem um pouco positiva, mas também não significa 

necessariamente um desaparecimento da memória e nem da autoridade (por contraditório 

que pareça). Temos aqui o ápice da autoridade marginalizada, e a narração é garantida 

exclusivamente pela pulsão de ficção. Na falta de uma comunidade definida e coesa, o 

narrador estabelece redes dispersas de narração, que se comunicam quase secretamente 

no cotidiano: encontros de conhecidos em praças, no supermercado, no posto de saúde, 

na rua. 

 A narração do senhor José constitui uma maneira de fazer particular, que traça 

trilhas indeterminadas, espaços próprios aparentemente desprovidos de sentido para 

aqueles que o circundam. Isso porque esses espaços não são coerentes com o lugar onde 

o narrador vive e movimenta-se: a família e a igreja.  

         Esse é o exemplo extremo de uma situação que é relativamente comum entre os 

narradores da região pesquisada. Os narradores diferenciam-se por um narrar que escapa 

                                                             
17 José - nome fictício. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

186 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

à dominação de uma economia sociocultural, à organização de uma razão, à escolarização 

obrigatória, ao poder de uma elite e, enfim, ao controle da consciência esclarecida18. 

 A marginalização das culturas de traços caipiras tem sua origem em um modelo 

social instituído em territórios controlados por relações de poder. É dentro desses 

territórios que se abrem os espaços de narração. Na região estudada, o homem pobre do 

campo sempre teve seus direitos explorados, tendo que depender do lugar controlado por 

um fazendeiro e teve que encontrar meios de formar seus próprios espaços simbólicos, 

como forma de resistência. Ao contador, sempre foi necessário o golpe de vista19 para 

aproveitar as brechas em que o aparato institucional não o vigiava. Cada encontro, no 

trabalho, na cidade ou na roça, no ponto de ônibus, no consultório médico, na porta da 

igreja, no banco, etc., pode ser tanto uma oportunidade para que se conte uma ou duas 

histórias. Algo dessa maneira de narrar faz-se presente nas narrações orais implicadas em 

minha pesquisa, com a diferença de que o lugar controlado estendeu-se da fazenda às 

instituições sociais em geral, que formam as cidades. 

 

Considerações finais 

 

 As redes de narração quanto os serões têm dois aspectos fortes em comum: 

misturam os mais tradicionais dos traços caipiras a aspectos modernos e urbanos; e são a 

expressão da autoridade narrativa dos narradores.  

 Para chegar-se a esses aspectos, tivemos que levar em consideração a forte 

associação entre a conformação social mais abrangente, das cidades, e a constituição do 

que seja um contador de histórias. No interior de São Paulo, só se pode assumir a 

possibilidade de existência desse papel hoje se o enquadrarmos na perspectiva de uma 

conjuntura social difusa e dispersa das sociedades contemporâneas. 

 É possível afirmar que o contador de histórias como uma presença permanente e 

legitimada, segundo Candido descreveu, não existe mais nas áreas pesquisadas. O que há 

é uma motivação, na maioria dos casos, ocasional e temporária, da parte de alguns, em 

                                                             
18 Certeau (1994, p. 65) identifica a consciência esclarecida à máquina escriturística, afim à lógica do 

cadastro.   

19 Com a expressão “golpe de vista” referimo-nos à expressão de Certeau (1994), que denomina a 

habilitadade em aproveitar o melhor momento para fazer algo não previsto em uma situação, e afirmar um 

espaço artístico ou uma prática. Em nosso caso, corresponde à arte de narrar um causo em situações 

quotidianas aparentemente banais nas quais o narrador aproveita os intervalos de tempo entre uma atividade 

e outra para narrar uma história.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

187 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

exercer a função de contador de histórias. Mas essa motivação, vinda da pulsão ficcional, 

estrutura atos de narração que agem pari passu aos aparatos de poder, e podem constituir 

momentos de liberdade e de resistência a processos de massificação. 

  

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, Giorgio. Infância e História: destruição da experiência e origem da 

história. Belo Horizonte/MG: Editora UFMG, 2005. 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 

história e da cultura. (Obras escolhidas). São Paulo: Brasiliense, v.1, 1994. 

 

BENTES, Anna Christina. A arte de narrar: da constituição das estórias e dos saberes 

dos narradores da Amazônia paraense. 2001, 313f. Tese (Doutorado em Linguística) – 

Universidade Estadual de Campinas. São Paulo. 

 

BORGES, Daniel Batista Lima. Narrativas caipiras: trilhas que se refazem. 2014, 

210f. Dissertação (Mestrado em Teoria e História Literária) – Universidade Estadual de 

Campinas. São Paulo. 

 

_______. Causos: uma festa na roça. 2010, 90f. Monografia (Graduação em Letras) –

Universidade de Taubaté, Taubaté. São Paulo. 

 

BORSOI, Diogo Fonseca. O mundo urbano colonial: norma e conflito em Mariana /MG 

(1740 a 1808). Revista Espacialidades, v. 4, p. 1-.24, 2011. Disponível em: 

<http://cchla.ufrn.br/espacialidades/v4n3/Diogo.pdf>. Acesso em: 07/11/2017. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A festa do santo de preto. Rio de Janeiro: 

FUNARTE/Instituto Nacional do folclore, 1985. 

 

CANDIDO, Antonio. Os parceiros do Rio Bonito. Estudos sobre o caipira paulista e a 

transformação dos seus meios de vida. 11. ed. Rio de Janeiro:  Ouro Sobre Azul, 2010.  

 

CASCUDO, Luis da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. São Paulo: 

Ediouro,1972. 

 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Tradução de Ephraim Ferreira Alves. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1994.  

 

CORDOVA, V. S.; VITAL, J., Territorialidades caipiras: o ser e a identidade do lugar. 

In: Iluminuras, Porto Alegre, v. 17, n. 41, p.80-96, 2016. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

188 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

FAUSTO, Bóris. História concisa do Brasil. São Paulo: EDUSP, IMESP, 2000. 

 

LESSA, Simone Narciso. São José dos Campos: o planejamento e a construção do 

Pólo regional do Vale do Paraíba. 2001, 203f. Tese (Doutorado em Linguística) – 

Universidade Estadual de Campinas. São Paulo. 

 

OJEDA, Vicente de Capitani. Gestão de obras habitacionais construídas por 

mutirão. 2010,  125f. Tese (Engenharia de Construção Civil e Urbana) – Escola 

Politécnica da Universidade de São Paulo. São Paulo.  

 

SEVCENKO, Nicolau. No princípio era o ritmo: as raízes xamânicas da narrativa. In: 

RIEDEL, Dirce Côrtes (Org.). Narrativa: ficção e história. Rio de Janeiro: Imago, 

1988. 

 

JACKSON, Luís Carlos. O Brasil dos caipiras. Literatura e sociedade, São Paulo, n. 

12, p. 74-87, 4. dec. 2009. Disponível em: 

<https://www.revistas.usp.br/ls/article/view/25201/26987>.  Acesso em: 15 out. 2017. 

 

JOLLES, Andrés. Formas simples. Tradução de Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, 

1976. 

 

MATIAS, Fernando. O significado da ironia no romance 'Triste fim de Policarpo 

Quaresma', de Lima Barreto. 2015, 236f. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – 

Universidade Estadual de Campinas. São Paulo. Disponível em: 

<http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279768>. Acesso em: 15 out. 

2017. 

 

MEIHY, José Carlos Sebe Bom. Manual de história oral. Loyola – São Paulo, 5. ed. 

1996. 

 

RICOEUR, Paul. Temps et récit. Paris: Points, 2009.  

 

SPERBER, Suzi Frankl. Ficção e razão: uma retomada das formas simples. São Paulo: 

FAPESP, 2009. 

 

[Recebido: 30 out. 2017 – Aceito: 26 dez. 2017] 

 

 

 

 

 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279768


Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

189 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

REESCRITURA, ORATURA E SIMBOLISMO EM ONDJAKI 

 

    Demétrio Alves Paz    

Sabrina Ferraz Fraccari 

 

RESUMO: O objetivo deste trabalho é analisar de que forma a oralidade ou oratura, a tradição popular, o 

simbolismo e sua respectiva reescritura para um novo público estão presentes na obra de Ondjaki, 

contribuindo para a divulgação da cultura, história e literaturas africanas no Brasil para um público leitor 

em formação. Ondjaki, pseudônimo literário de Ndalu de Almeida, é o autor dos Países Africanos de Língua 

Oficial Portuguesa (PALOP) que possui mais obras destinadas ao público infanto-juvenil publicadas no 

país. Seus escritos retomam contos tradicionais de Angola, seu país de origem, preservando características 

da tradição oral que passam, dessa forma, para as novas gerações. As obras aqui analisadas são: Ynari, a 

menina das cinco tranças (2004), O leão e o coelho saltitão (2008), O voo do golfinho (2009) e Ombela, a 

origem das chuvas (2014). A formação de um público leitor infanto-juvenil foi muito incentivada, em 

Angola, pela União dos Escritores Angolanos (UEA) e o Instituto Nacional do Livro e do Disco (INALDI), 

por meio da publicação de obras destinadas aos jovens. Valorizando a tradição oral, Ondjaki enaltece 

aqueles que contaram histórias antes dele, bem como contribui para que estas sobrevivam e cheguem a um 

número cada vez maior de leitores. 

 

Palavras-chave: Ondjaki. Oralidade. Reescritura. Literatura Angolana. Literatura infanto-juvenil. 

 

ABSTRACT: The purpose of this paper is to analyze in which way the orality or orature, the popular 

tradition, the symbolism and its respective rewriting to a new audience are manifested in Ondjaki’s works, 

contributing to the diffusion of African culture, history and literature in Brazil to a formative reading public. 

Ondjaki, literary pseudonym of Ndalu de Almeida, is the author of African Countries of Portuguese Official 

Language (PALOP) that has more children books published in Brazil. His works rescue traditional folktales 

of Angola, his birthplace, keeping characteristics form oral tradition which pass, in this way, to new 

generations. The works analyzed in this paper are: Ynari, a menina das cinco tranças (2004), O leão e o 

coelho saltitão (2008), O voo do golfinho (2009) e Ombela, a origem das chuvas (2014)). The formation 

of a children reader public was well motivated, in Angola, by the Angolan Writers` Union (UEA) and the 

National Book and Disc Institute (INALDI), by means of publication of books designed for the young 

readers. Recognizing the oral tradition, Ondjaki exalt those who told stories before him, as well as he 

contributes that the tales survive and reach an increasing number of readers.  

 

Keywords:  Ondjaki. Orality. Rewriting. Angolan Literature. Children Literature.  

 

 

Introdução 

 

                                                             
 Doutor em Letras (PUCRS) – Professor Adjunto 4 de Teoria Literária e Literaturas de Língua Portuguesa 

na Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS) – Campus Cerro Largo – RS. Coordenador do Projeto de 

Pesquisa A contística de Ondjaki, aprovado no edital 398/UFFS/2017 – Bolsas de iniciação científica  

PIBIC – CNPq. E-mail: demetrio.paz@uffs.edu.br 

 
 Graduanda em Letras – Português e Espanhol na Universidade Federal da Fronteira Sul, bolsista de 

iniciação científica do CNPq. E-mail: ferrazsabrina13@gmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

190 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

O presente ensaio analisa de que maneira há a universalização de assuntos tanto por meio 

do simbolismo presente quanto pela escolha de temas, formas e argumentos da cultura oral e 

popular em quatro obras do escritor angolano Ondjaki: Ynari, a menina das cinco tranças (2004), 

O leão e o coelho saltitão (2008), O voo do golfinho (2009) e Ombela, a origem das chuvas 

(2014). No que diz respeito à cultura popular e à oralidade, utilizamos as ideias de Câmara 

Cascudo (1989), Lourenço Rosário (1989), J. Vansina (2010), Hampaté Bâ (2010). Já as obras de 

Tania Macêdo e Rita Chaves (2007) e de Carmem Lúcia Tindó Secco (2007) serão as referências 

em relação à literatura infantil e juvenil dos Países Africanos de Língua Oficial Portuguesa 

(PALOP). Consultamos os dicionários de símbolos de Juan Eduardo Cirlot (1984) e o de Jean 

Chevalier; Alain Gheerbrant (2000) para a elucidação do simbolismo.      

Em Angola, a partir da década de 1980, a prosa de ficção teve um célere aumento, porque 

se descobriu: 

[...] um desejo de recontar o passado longínquo, assim como a história vívida 

do presente. Uma função desse processo de re-formular a história da nova 

nação tem resultado em obras que ou re-contam ou re-mitificam, ou 

questionam e contestam aspectos sociais, políticos e culturais do passado e da 

história contemporânea. Dessa maneira, a obra de Ndalu de Almeida, cujo 

pseudônimo literário é Ondjaki, é uma das mais importantes na produção 

literária de Angola do século XXI. (HAMILTON, 2006, p. 23) 

 

Ondjaki, pseudônimo literário de Ndalu de Almeida, possui uma carreira consolidada, 

inclusive internacionalmente, tendo publicado mais de 20 obras em um período de 18 anos.  

Nascido em 1977, na capital Luanda, ele já ganhou prêmios importantes em Angola e também 

fora de seu país, tais como: Prêmio Sagrada Esperança (Angola, 2004); Grande Prêmio APE 

(Portugal, 2007); Grinzane for Africa Prize – Young Writer (Etiópia/Italia/2008); Prêmio 

JABUTI, categoria ‘juvenil’ (Brasil, 2010); Prêmio José Saramago 2013 (Portugal); Prêmio 

Littérature-Monde (categoria de literatura não francesa - França, 2016).  

A infância é um dos temas recorrentes (RUIVO, 2007), a julgar por suas obras “adultas”, 

tais como o romance Bom dia camaradas (2003) e o livro de contos Os da minha rua (2007). No 

Brasil, Ondjaki é o autor dos PALOP com mais obras publicadas, destinadas ao público infanto-

juvenil. Até o momento são elas: Ynari, a menina das cinco tranças (2004), O leão e o coelho 

saltitão (2008), O voo do golfinho (2009), Os vivos, o morto e o peixe-frito (2009), AvóDezanove 

e o segredo dos soviéticos (2009), A bicicleta que tinha bigodes (2012), Uma escuridão bonita 

(2013), Ombela: a origem das chuvas (2014), Há prendisajens com o xão: O segredo húmido da 

lesma & outras descoisas (2015) e O assobiador (2017).  

Em uma entrevista, Ondjaki declara que usa memórias emprestadas, pois a vivência dele 

é, de certa forma, também a experiência de seus antepassados, que foram assimiladas por ele. 

Dessa forma, “escrever ficção é também reescrever a estória pessoal e a história do país” (LEITE, 

2012, p. 101). Preocupado com a melhoria do bem-estar social e político de Angola, ele vê no 

passado uma lição a ser aprendida, não repetida.  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

191 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Ao observar criticamente seu país, não o idealizando, ele compreende os erros e os acertos 

do período pós-independência. Para ele, um dos erros consiste em certo desconhecimento do 

passado pelas novas gerações; já um dos acertos é a busca pela assimilação e legitimidade desse 

passado para o presente, sem antagonismos. Ondjaki acredita que um porvir melhor para a 

literatura é possível, sendo imprescindível: 

 

Elevar o nível de conteúdos, problematizar sem estar sempre atrás de políticas 

e de mensagens. Universalizar os conteúdos ainda que se parta de temáticas 

locais ou tradicionais. Mostrar o mundo interior do escritor sempre há-de levar 

às coisas mais profundas da cultura local, não é preciso forçar o processo no 

sentido inverso. (LEITE, 2012, p. 112) 

 

Tendo em vista a sua dedicação à literatura infanto-juvenil, o escritor angolano revela 

uma congruência entre o seu discurso e sua prática, porque se preocupa com a formação de um 

jovem público leitor nos PALOP.  

 

1 Literatura para crianças nos PALOP 

  

Os últimos 50 anos possibilitaram uma série de transformações na arte de narrar no 

continente africano. A literatura, por meio de autores como Dario de Melo e Gabriela Antunes, 

operou uma ligação entre passado e presente, incorporando elementos da tradição folclórica e 

popular na escrita, de modo que possibilitou a manutenção de “parte da dinâmica cultural das 

sociedades africanas” (SECCO, 2007, p. 9). 

No caso de Angola, Tania Macêdo e Rita Chaves (2007, p. 155) informam-nos que, “após 

a independência do país, houve uma preocupação dos órgãos do governo em incentivar a chamada 

literatura infanto-juvenil, buscando formar hábitos de leitura entre o público mais jovem” 

(MACÊDO; CHAVES, 2007, p. 155). Dessa forma, não só órgãos do governo como também da 

sociedade civil colaboraram nesse fomento à leitura: O Instituto Nacional do Livro e do Disco 

(INALD), o Jornal de Angola e a União dos Escritores Angolanos (UEA), por exemplo, criaram 

coleções ou deram espaço para a divulgação de textos literários, buscando o jovem e novo público 

leitor no país.  

Se durante o colonialismo os poucos livros disponíveis para crianças retratavam o 

imaginário do colonizador com fadas e lendas europeias, depois da independência o que ocorre é 

a valorização, redescobrimento e reescritura de “[...] contos e lendas tradicionais e orais dos 

grupos etno-linguísticos do país” (MACÊDO; CHAVES, 2007, p. 155).  

O sistema literário de Angola mostrou-se muito eficiente após a independência em 1975. 

Tanto a União dos Escritores Angolanos (UEA) quanto o Instituto Nacional do Livro e do Disco 

(INALD) incentivaram e promoveram a publicação de obras destinadas à formação de um público 

leitor, dedicando séries específicas para a infância e juventude. Da mesma forma que outros 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

192 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

escritores antes dele, tais como Raul David, Gabriela Antunes, Dario de Melo e Cremilda Lima, 

Ondjaki aproveita contos tradicionais de seu país e reescreve-os, utilizando elementos da 

oralidade, preservando a “memória emprestada” das gerações anteriores e apresentando-as para 

as novas gerações de seu país.   

2 Conto popular, tradição e oralidade 

 

Quatro são as características do conto popular segundo Luís da Câmara Cascudo 

(1989): antiguidade, anonimato, divulgação e persistência. Assim,  

 

É preciso que o conto seja velho na memória do povo, anônimo em sua autoria, 

divulgado em seu conhecimento e persistente nos repertórios orais. Que seja 

omisso nos nomes próprios, localizações geográficas e datas fixadoras do caso 

no tempo. (CASCUDO, 1989, p. 27)   

 

 

E é justamente ao utilizar as particularidades do conto popular que Ondjaki dota 

suas obras de uma nova roupagem.   

Na sociedade africana, segundo Lourenço Rosário (1989), a narrativa é vista como 

um repositório de valores culturais, educacionais, políticos, religiosos e econômicos. 

Todos esses aspectos estão presentes, de alguma forma, nos contos. Igualmente, as 

histórias são vistas como uma fonte de conhecimento, que são passadas de geração em 

geração. Para o crítico moçambicano,  

 

Cada indivíduo que ouve a narrativa está apto a compreender que os conflitos 

apresentados na intriga podem perfeitamente ter lugar no próprio universo do 

grupo de que se faz parte. Daí o caráter universal das narrativas de tradição 

oral porque são ao mesmo tempo e em qualquer lugar, um grande ponto de 

interrogação sobre os problemas com que o indivíduo se defronta no dia a dia, 

na sua sociedade. (ROSÁRIO, 1989, p. 48)  

 

As narrativas de Ondjaki realizam muito bem o que a citação acima expõe. Ao 

partir de uma realidade africana, o alcance da obra torna-se maior, pois diz respeito não 

a uma cultura específica, mas a valores universais. Os símbolos, os ensinamentos, os 

enredos têm assimilação pelos leitores, independente do país ou da origem. O caráter 

simbólico e alegórico das histórias toca o leitor de forma especial.  

 

 

 

3 Reescritura em Ondjaki 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

193 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

Ao dar crédito às obras/recolhas da literatura popular em seus textos, Ondjaki 

manifesta não só o conhecimento e respeito à cultura popular, mas também uma forma de 

valorização do trabalho feito anteriormente por outros autores, destacando a contribuição 

deles na formação de uma tradição angolana e africana.  Para a reescritura e reelaboração 

em sua obra, o autor angolano percebe que: 

  

As tradições mais sujeitas a uma reestruturação mítica são as que descrevem a 

origem e, consequentemente, a essência, a razão de ser de um povo. [...] em 

geral, as tradições refletem tanto um “mito”, no sentido antropológico do 

termo, como informações históricas. (VANSINA, 2010, p.155-156) 

 

 

 Em Ombela, a origem das chuvas (2015) percebe-se muito claramente o que J. 

Vansina expôs acima. A narrativa de Ondjaki assemelha-se muito a um conto etiológico, 

na classificação de Câmara Cascudo (1989), pois explica a origem das chuvas, tal como 

presente no subtítulo. Percebe-se isso também nas primeiras palavras do conto: “Dizem 

os mais velhos que a chuva nasceu da lágrima de Ombela, uma deusa que estava triste” 

(ONDJAKI, 2015, p. 5). Ao saber do choro da filha, o pai conversa com ela, explicando-

lhe que a tristeza faz parte da vida. A presença da sabedoria popular, do ensinamento 

passado de geração para geração, de pai para filho está recordada aqui. 

No que diz respeito ao simbolismo presente na obra, Cirlot (1984) destaca a 

fertilização como um dos atributos da chuva, assim como a purificação, porque a “água 

da chuva provém do céu” (CIRLOT, 1984, p. 159). Igualmente, a chuva é a “fonte de 

toda prosperidade” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, p. 237). Em Ombela lê-se: “– 

Estou triste e vou chorar... mas para que as minhas lágrimas não matem os bichos nem as 

pessoas que vivem na Terra, vou deixar que tenham muito sal e que alimentem todos os 

mares” (ONDJAKI, 2015, p. 7). 

O eterno confronto entre força bruta e pensamento está presente em O leão e o 

coelho saltitão (2009), pois o animal menor, porém mais astuto do que o leão, vence este 

devido à sua inteligência. Tanto para Cascudo (1989) como para Rosário (1989), as 

narrativas com animais possuem valor simbólico, mostrando um caminho a ser seguido: 

o intelecto supera a robustez. Segundo a classificação de Câmara Cascudo, ele pode ser 

um conto etiológico, pois explica o porquê há inimizade entre o leão e o coelho. “Foi 

assim que aconteceu. É por isso que, até hoje, na Floresta Grande e mesmo nas outras 

florestas, o Leão e o Coelho não são grandes amigos” (ONDJAKI, 2009, p. 37). Há 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

194 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

também o índice da oralidade no final: Foi assim que aconteceu, o que pressupõe um 

narrador que ouviu e transmite a história como real/verdadeira.   

O leão pode representar um “Soberano que, ofuscado pelo próprio poder, cego 

pela própria luz,  um tirano, crendo-se protetor” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, 

p. 538). No conto, ele é extremamente arrogante e não cumpre o que combinou com o 

coelho: “O Leão juntou a melhor carne para ele, os ossos maiores, as melhores peles, 

deixando para o Coelho Saltitão apenas a carne presa aos ossos mais pequeninos” 

(ONDJAKI, 2009, p. 26). 

O coelho, em oposição a essa representação do leão, é um herói e um mártir para 

Chevalier; Gheerbrant (2000). Ele engana o Leão e vinga, de certa forma, os outros 

animais no final da narrativa: 

– Claro. Não acho bem dar tanto trabalho ao rei da Floresta Grande. Peço que 

me desculpe e que me faças um último favor. 

– Que favor? 

– Um favor muito simples. Para não te cansar mais, fica aí e faz como dizia 

minha avó: fecha os olhos e abre bem a boca. Eu próprio me atiro para dentro 

dela.  

– Muito bem, Coelho, vejo que afinal és um animal sensato. 

Assim fez o rei da Floresta Grande. Abriu a boca o mais que podia, e o esperto 

do Coelho Saltitão atirou lá para dentro um enorme saco de ossos que havia 

guardado. (ONDJAKI, 2009, p. 35-37) 

 

A relação de inimizade entre os dois animais serve, de certa maneira, também para 

ilustrar a diferença entre inteligência e valentia.   

Lourenço do Rosário (1989) definiria O voo do golfinho (2012) como uma 

narrativa do tipo ascendente, pois “se parte de uma situação inicial de carência para o seu 

melhoramento ou ultrapassagem” (ROSÁRIO, 1989, p. 91). O Golfinho é o narrador da 

sua própria história que queria ser pássaro e transformou-se em um.  

O conto é muito breve e destinado a crianças bem jovens, porém apresenta um 

simbolismo significativo. O golfinho, frequentemente visto como um dos mais 

inteligentes animais, vive no oceano, que é quase tão grande quanto o céu. O seu desejo 

de virar pássaro, um dos símbolos da liberdade que também serve como o intermediário 

entre o céu e a terra, é representativo das mudanças que ocorrem na vida.   

Eduardo Cirlot (1984, p. 108) informa que “Aves e pássaros, [...], são símbolos 

do pensamento, da imaginação e da rapidez das relações com o espírito”, assim como 

“Todo ser alado é um símbolo de espiritualização” (Cirlot, 1984, p. 446). Após 

transformar-se em ave, o golfinho compreende a nova realidade. Ele encontra outros 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

195 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

animais e “Agora voamos juntos. Somos o Bando da Liberdade. Um bando de pássaros 

que eram outros bichos e que sempre desejaram voar” (ONDJAKI, 2012, p. 19). 

O simbolismo do Golfinho está “ligado ao das águas e ao das transfigurações” 

(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, p. 474) e “Simboliza a força e a vida” 

(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, p. 689). Portanto, a mudança faz parte da sua 

essência.   

No conto acumulativo, para Câmara Cascudo (1989, p.14), “os episódios são 

sucessivamente articulados”, e é isso o que ocorre em Ynari: a menina das cinco tranças 

(2010). Dentre as várias estratégias da oralidade utilizadas pelo autor, destacamos aqui a 

repetição. As cinco tranças da personagem são cortadas e oferecidas em troca de algo. 

Cada oferenda equivale a um sentido. Logo, as cinco tranças equivalem aos cinco 

sentidos: audição, tato, visão, olfato e paladar.  

A personagem principal quer descobrir qual é a sua mágica, a sua função no 

mundo. A inserção da menina no mundo dos adultos está presente pela sua avó, que a 

aconselha. Ynari é uma jovem muito curiosa, que adorava aprender novas palavras e 

sentidos, além de ser extremamente observadora. Um dia ela encontra o homem 

pequenino e os dois passam a conversar todos os dias. Em vários dos diálogos entre ambos 

há brincadeira com o sentido das palavras. No primeiro encontro já ocorre isso: 

 

– Claro, e... O coração é pequeno para ti? 

– É... e não é! Cabe tanta coisa lá dentro, o amor, os nossos amigos, a nossa 

família... 

– Vês? – disse o homem menor que ela. – Às vezes uma coisa pequenina pode 

ser tão grande... (ONDJAKI, 2010, p. 8) 

 

O homem pequenino questiona sobre quem faz as tranças dela e ela responde: “– 

Ninguém me faz estas tranças, porque elas não se desfazem... A minha avó diz que eu já 

nasci com as tranças e que um dia vou saber por quê” (ONDJAKI, 2010, p. 9). 

Ynari aprofunda a descoberta de diferentes palavras e seus significados junto com 

o homem pequenino. Ao voltar para sua aldeia, Ynari não conta o que aconteceu à avó e 

dorme bem. No dia seguinte, a menina e seu novo amigo presenciam uma cena de guerra. 

Após o fim do combate, o grupo vencedor dorme e o homem pequeno transforma as armas 

deles em armas de barro. Ynari espanta-se e percebe que “A magia boa, a dos iniciados e 

dos  ‘mestres do conhecimento’, visa purificar os homens, os animais e os objetos a fim 

de repor as forças em ordem” (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 173).  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

196 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Ao levar Ynari a sua aldeia, o homem pequenino apresenta-lhe o velho muito 

velho, que inventa palavras e a velha muito velha, que destrói palavras. Intrigada com o 

poder de seu amigo, ela pergunta se todas as pessoas são mágicas. E ele responde: “– Sim, 

todos. Mas cada um tem que descobrir a sua magia” (ONDJAKI, 2010, p. 19). A menina 

presencia um ritual em que a velha muito velha destrói as palavras trazidas pelos homens 

pequenos. Da mesma forma, o velho muito velho inventa novas palavras e as sussurra ao 

ouvido de cada homem pequeno. Depois Ynari é chamada pelos dois velhos. Cada um 

profere uma fala para a menina das cinco tranças, que as ouve atentamente. Como 

Amadou Hampaté Bâ (2010) ressalta: 

 

Nas sociedades orais que não apenas a função da memória é mais 

desenvolvida, mas também a ligação entre homem e a palavra é mais forte. Lá 

onde não existe a escrita, o homem está ligado à palavra que profere. Está 

comprometido por ela. Ele é a palavra, e a palavra encerra um testemunho 

daquilo que é. (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 168) 

 

Os dois velhos muito velhos dizem em uma só voz a Ynari:  

– Não temos uma magia para te dar, tens que ser tu a descobrir tua magia... [...] 

Nós conhecemos a sombra da tua magia, mas só tu podes saber onde está a 

própria magia. Hoje queremos oferecer-te uma palavra e dar-te uma fórmula. 

[...]    

– Leva contigo a palavra “permuta” – disseram-lhe. 

– E a fórmula? – Perguntou Ynari. 

– A fórmula está dentro do teu coração. (ONDJAKI, 2010, p. 23-25) 

 

Ao voltar para casa, em sonho, um velho muito velho explica-lhe o significado da 

palavra ofertada. Ela compreende não só o significado, mas também o resultado da 

palavra, de tal forma que “a fala é, portanto, considerada como a materialização, ou a 

exteriorização, das vibrações das forças” (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 172).  

No dia seguinte, ao encontrarem-se, Ynari convida o homem pequeno a 

acompanhá-la a cinco aldeias, pois ela havia descoberto a sua mágica. Na primeira aldeia, 

as pessoas eram surdas e estavam em guerra com outra aldeia porque não ouviam os 

passarinhos. Aqui ocorre a primeira permuta. A menina das cinco tranças troca a palavra 

guerra pela palavra ouvir. Logo, o que o velho muito velho e a velha muito velha faziam 

em conjunto, a menina das cinco tranças faz sozinha. Ela realiza um ritual e oferta uma 

de suas tranças pela palavra que a aldeia quer.  

Nas outras quatro aldeias, ocorre o mesmo ritual, que demonstra a repetição e o 

elemento da oralidade presente na história, assim como ela concede respectivamente por 

cada uma das suas tranças: falar, ver, cheirar e saborear. Temos, então, uma troca 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

197 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

sinestésica em que cada um dos sentidos é permutado pela guerra. Metaforicamente isto 

pode querer dizer que a guerra anula os sentidos. Após doar as cinco tranças pela guerra, 

Ynari percebe que é hora de voltar para casa e de se despedir de seu amigo.   

Segundo Cirlot (1984), o cabelo comprido simboliza uma força superior, assim 

como a trança indica uma relação íntima. Dessa forma, Ynari possui um vigor muito 

grande que a faz envolver-se com os problemas vistos nas aldeias, propondo-se a resolvê-

los. Contudo, a resolução exigirá uma permuta. Cada troca exige uma trança, que ela dá 

de bom grado pela paz. Nas cinco aldeias, a menina das cinco tranças cede uma delas em 

troca de um sentido que falta àquela comunidade. Portanto, pode-se dizer que cada trança 

dela equivale a um sentido.  

Chevalier e Gheerbrant (2000, p. 895) ressaltam que as tranças são utilizadas pelos 

representantes dos deuses na terra, assim como proporcionam uma ligação entre o nosso 

mundo e o além. Muito semelhante é a visão de Hampaté Bâ (2010), visto que: 

  

Se liga ao comportamento cotidiano do homem e da comunidade, a “cultura” 

africana não é, portanto, algo abstrato que possa ser isolado da vida. Ela 

envolve uma visão particular do mundo, ou, melhor dizendo, uma presença 

particular no mundo – um mundo concebido como um Todo onde todas as 

coisas se religam e interagem. (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 169) 

 

Ynari percebeu que a guerra estava ligada à privação de sentidos de cada uma das 

aldeias e compreendeu o seu papel, assim como o sacrifício requerido pra o 

estabelecimento da paz. Ao realizar a permuta, ela abriu caminho para a conciliação e 

reestabelecimento da ordem no caos. A sua vida e o seu sacrifício eram parte de um todo 

maior do que ela mesma.  

É interessante notar que são os mais velhos que, inicialmente, detêm o poder de 

destruir e criar palavras o que, conforme Francisco Salinas Portugal (1999), é 

característico da oralidade, pois esta:  

 

Erige-se [...] num veículo fundamental da transmissão do saber e da 

regulamentação dos comportamentos individuais e colectivos; neste sentido, a 

oralidade é uma instituição de prestígio e os “mestres da palavra” possuem um 

estatuto de poder que não pode ser negligenciado. (PORTUGAL, 1999, p. 35)  

 

Este “estatuto de poder” que possuem os mais velhos é reforçado quando Ynari, 

após se desfazer de suas tranças para alcançar a paz entre os povos que estavam em guerra, 

diz ao homem pequenino que está na hora de se despedirem. Para ela, será difícil, pois, 

desde que o vira, sentiu algo em seu coração. O homem pequeno responde: 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

198 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

– No teu coração? 

– Sim, cá dentro, neste coração que é pequenino e que é tão grande... Eu vou 

te contar um segredo.  

– Conta. 

– Mas não digas nada ao velho muito velho que inventa as palavras. 

– Está bem – sorriu o homem pequeno.  

– Eu acho que o meu coração também inventa palavras... no dia em que te vi, 

logo logo o meu coração inventou para nós a palavra “amizade”.  

– Eu sei, Ynari, eu também senti o mesmo. 

– Sério? 

– Sim – disse o homem pequeno. – Agora já sabes... 

– Já sei o quê? – perguntou Ynari, a menina sem tranças.  

– Assim como há um velho muito velho que inventa as palavras, também nosso 

coração, quando precisa, sabe inventar palavras. (ONDJAKI, 2010, p. 43) 

 

No entanto, mesmo nosso coração também possuindo o poder de inventar 

palavras, é fundamental que se mantenha o respeito pelo velho muito velho que inventa 

as palavras, assim como pela velha muito velha que as destrói. Eles são as referências em 

conhecimento e sabedoria, sendo, inclusive, a velha muito velha quem concede à Ynari a 

palavra permuta, que a ajuda a alcançar a paz. Além desses dois “mestres das palavras”, 

a avó de Ynari também ocupa papel importante na trajetória da menina, pois é ela quem 

diz à neta que as cinco tranças que a menina possui serão importantes em algum momento: 

“– Ninguém me faz estas tranças, porque elas não se desfazem... A minha avó diz que eu 

já nasci com as tranças e que um dia vou descobrir por quê” (ONDJAKI, 2010, p. 09). 

Ou seja, a avó de Ynari é a primeira a apontar que as tranças que a menina carrega terão 

fundamental importância em algum momento, ainda que não explicite qual será essa 

importância. 

Enfatizando o respeito que a menina Ynari tem para com os mais velhos, Ondjaki 

reforça ainda mais os laços com a tradição oral que, como já dito, é uma instituição de 

prestígio que reforça o poder dos mais velhos, os “mestres da palavra”. Além da história 

de Ynari trazer em destaque o respeito que se tem com os mais velhos e sábios, Ombela, 

a origem das chuvas, também enfatiza tal característica, pois o narrador faz questão de 

iniciar afirmando que a história que está prestes a narrar lhe foi contada pelos mais velhos: 

“Dizem os mais-velhos que a chuva nasceu da lágrima de Ombela, uma deusa que estava 

triste” (ONDJAKI, 2015, p. 05). Desse modo, o narrador já inicia dando todo crédito aos 

mais velhos, pois, se não fosse por eles, a história de Ombela não teria sobrevivido. 

A valorização dos “mestres da palavra” contribui, também, para ressaltar o fato 

de a tradição oral ser a principal fonte de transmissão de valores para a nova geração. 

Conforme Portugal (1999): 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

199 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

A tradição oral é o veículo fundamental de todos os valores, quer educacionais, 

quer sociais, quer político-religiosos, quer econômicos, quer culturais, 

apercebe-se mais facilmente que as narrativas são a mais importante 

engrenagem na transmissão desses valores. (PORTUGAL, 1999, p. 35) 

 

Desse modo, ancorado pela sabedoria de seus antecessores, Ondjaki pode, por 

meio de seus escritos infanto-juvenis, contribuir para a formação dos valores que serão 

repassados às novas gerações: a força não deve ser nossa principal arma, como se observa 

em O leão e o coelho saltitão; a busca por mudanças até estar bem consigo mesmo, como 

o golfinho-pássaro em O voo do golfinho; a necessidade da dor para a compreensão de si 

e dos outros, como em Ombela, a origem das chuvas; e a inutilidade da palavra guerra, 

como bem percebe a menina Ynari, na história que leva o seu nome, entre tantos outros 

ensinamentos que podem ser observados nas histórias apresentadas. 

 

Considerações finais 

 

Nas quatro obras anteriormente analisadas, a escrita de Ondjaki pode ser 

comparada a função que os antigos contadores exerciam. Como destaca Hampaté Bâ 

(2010),  

 

O homem que viaja descobre e vive outras iniciações, registra diferenças e 

semelhanças, alarga o campo de sua compreensão. Onde quer que vá, toma 

parte em reuniões, ouve relatos históricos, demora-se com um transmissor de 

tradição especializado em iniciação ou em genealogia, entrando, desse modo, 

em contato com a história e as tradições dos países por onde passa. 

(HAMPATÉ BÂ, 2010, p.  202) 

 

 

Homem viajado, conhecedor de diferentes culturas e povos, o escritor angolano 

leva, assim como aprendeu com os mais velhos, um pouco da sua cultura e a difunde. 

Assim, nós, brasileiros, podemos desfrutar um pouco não só do conhecimento, mas da 

sabedoria africana por meio das histórias aqui contadas. Ao usar o simbolismo como 

forma de universalização, utilizando a tradição, a oralidade e a reescrita/aproveitamento 

de contos tradicionais, Ondjaki serve-se de símbolos universais para atingir o público 

infanto-juvenil.     

 

REFERÊNCIAS  

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Contos tradicionais do Brasil (Folclore). Rio de 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

200 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Janeiro: Ediouro, 1989. 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain (Org.). Dicionário de símbolos. Rio de 

Janeiro: José Olympio, 2000. 

 
CIRLOT, Juan Eduardo. Dicionário de símbolos. São Paulo: Moraes, 1984. 

HAMILTON, Russell. Introdução. IN: SEPÚLVEDA, Maria do Carmo; SALGADO, 

Maria Teresa. África e Brasil: Letras em laços. São Caetano do Sul: Yendis editora, 

2006. 
  

HAMPATÉ-BÂ, Amadou. A tradição viva. IN: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História 

geral da África 1: metodologia e pré-história da África. 2. ed. Ver. Brasília: UNESCO, 

2010.   

 

LEITE, Ana Mafalda et al. (Org.). Nação e narrativa pós-colonial II – Angola e 

Moçambique: Entrevistas. Lisboa: Colibri, 2012.  

 

MACÊDO, Tania; CHAVES, Rita. Literaturas de Língua Portuguesa: marcos e 

marcas – Angola. São Paulo: Arte & Ciência, 2007.  

 

ONDJAKI. O leão e o coelho saltitão. Rio de Janeiro: Língua Geral, 2009 (Coleção 

mama África).  

 

______. O voo do golfinho. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2012. 

  

______. Ombela, a origem das chuvas. Rio de Janeiro: Palas Míni, 2015.  

 

______. Ynari, a menina das cinco tranças. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2010. 

 

PORTUGAL, Francisco Salinas. Entre Próspero e Caliban: literaturas africanas de 

língua portuguesa. Laiovento: Santiago de Compostela, 1999. 

 

ROSÁRIO, Lourenço Joaquim da Costa. A narrativa africana de expressão oral: 

transcrita em português. Lisboa: ICALP, 1989.  

 

RUIVO, Mariana. Pelos olhos do menino, a camaradagem e os sinais das mudanças na 

Angola do pós-independência. IN: CHAVES, Rita; MACÊDO, Tania; VECCHIA, 

Rejane. (Org). A Kinda e a missanga: encontros brasileiros com a literatura angolana. 

São Paulo: Cultura Acadêmica, 2007.  

 

SECCO, Carmen Lucia Tindó (Org). Entre fábulas e alegorias: ensaios sobre literatura 

infantil de Angola e Moçambique. Rio de Janeiro: Quartet, 2007.   

 

VANSINA, J. A tradição oral e sua metodologia. IN: Ki-Zerbo, Joseph (Ed). História 

geral da África 1: Metodologia e pré-história da África. 2ed. Ver. Brasília: UNESCO, 

2010.   

 

[Recebido: 31 out. 2017 – Aceito: 30 nov. 2017]  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

201 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

A POESIA E O REPENTE NA OBRA DE LUCAS JOSÉ D’ALVARENGA 

 

 

Gracinéa I. Oliveira 

 

RESUMO: Analisaram-se as relações entre os improvisos poéticos, de Lucas José d’Alvarenga, publicados 

no livro Poezias, em 1830 e o repente, duelo musical em que os participantes improvisam letra e música. 

Esta análise foi norteada pela teoria da melopoética (SCHER, 1992), aplicada aos estudos da crítica cultural 

(OLIVEIRA, 2001). No exame da relação entre os improvisos poéticos e o repente, levou-se em 

consideração o contexto sociocultural do final do século XVIII e início do século XIX no Brasil, período 

de muitas transformações artísticas, literárias e políticas que propiciou o surgimento e a consolidação de 

novas formas poéticas e musicais (TINHORÃO, 2010). Como resultado, verificou-se que essas duas 

expressões artísticas têm características estruturais comuns como, por exemplo, a presença do mote, o tipo 

de verso empregado, o uso da décima e a produção em um contexto que envolve performance e música. 

Além disso, percebeu-se que há indícios de que o desenvolvimento do repente no Brasil pode ter suas 

origens também em composições de poetas vinculados à cultura letrada do fim do século XVIII ao início 

do século XIX.  

 
Palavras-chave: Poesia brasileira. Repente. Improvisos. Lucas José d’Alvarenga. Século XIX. 

 

ABSTRACT:  Were analyzed the relations between the poetic improvisations by Lucas José d'Alvarenga, 

published in the book Poezias (Poetry), in 1830 and the repente, musical duel in which the participants 

improvised lyrics and music. This analysis was guided by the theory of melopoetics (SCHER, 1992), 

applied to the studies of cultural criticism (OLIVEIRA, 2001). In examining the relationship between 

repente and poetic improvisations, the sociocultural context of the late eighteenth and early nineteenth 

century was taken into account in Brazil, a period of many artistic, literary and political transformations 

that led to the emergence and the consolidation of new poetic and musical forms (TINHORÃO, 2010). As 

a result, these two artistic expressions have been found to have common structural features such as the 

presence of the motto, the type of verse employed, the use of the tenth, and the production in a context 

involving performance and music. In addition, it has been noticed that there are indications that the 

development of the repente in Brazil can have its origins also in compositions of poets linked to the literate 

culture of the late eighteenth century to the beginning of the nineteenth century.  

 

Keywords: Brazilian poetry. Repente. Improvisation. Lucas José d'Alvarenga. Nineteenth century. 

 

 

 Introdução 

 

Lucas José d’Alvarenga foi um novelista, memorialista, poeta e repentista 

brasileiro. Nasceu em Sabará, Minas Gerais, em 1768. Formado em Leis na Universidade 

de Coimbra, Portugal, foi governador de Macau entre 1809 e 1810, possessão portuguesa 

na Ásia. Retornou ao Brasil em 1817, estabelecendo-se no Rio de Janeiro, onde faleceu 

em 1831. Sua obra é composta de três livros de memórias, nos quais destaca sua atuação 

na Ásia; de uma novela - Statira, e Zoroastes (1826), primeira do gênero publicada no 

Brasil e considerada, por Oliveira (2016), um texto-chave para o entendimento da gênese 

                                                             
 Professora e Coordenadora do curso de Letras da Faculdade de Ciências Sociais Aplicadas de Belo 

Horizonte – FACISABH, doutora pela Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais – 

UFMG. E-mail: gracineaoliveira@hotmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

202 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

do romance em terras brasileiras. Além desses textos em prosa, escreveu Poezias (1830), 

composto de poemas dos mais diversos gêneros: cantigas, ditirambo, epigramas, 

improvisos, madrigais, sonetos, vilancetes e outros (OLIVEIRA, 2016). Os poemas desse 

livro foram criados no decorrer da vida do poeta, em um período considerado crucial para 

a formação da literatura brasileira: final do século XVIII e início do século XIX 

(CANDIDO, 2000). Além disso, nota-se, na leitura dessa obra, que há um estreito vínculo 

entre muitos poemas e a música, fato que motivou e que justifica esta análise. 

Há muitos estudos sobre a relação entre literatura e música nesse período no 

Brasil, mas a maioria concentra-se na influência da música italiana (árias e cantatas) na 

poesia, sobretudo nas de Silva Alvarenga e nas de Domingos Caldas Barbosa 

(CANDIDO, 2000). Dos poucos que abordam a inter-relação entre “as primeiras 

manifestações da música popular urbana no Brasil (modinhas e lundus)” (LIMA, 2005, 

p. 46), o repente e a poesia erudita da época, pode-se citar o de Silva Júnior (2005), que 

analisou a produção poético-musical dos poetas românticos da terceira geração. Analisar 

o diálogo entre essas artes é uma oportunidade para melhor compreender a gênese da 

música popular e da poesia no Brasil, incluindo a apropriação dessas manifestações 

artísticas por diversas classes sociais, fato ainda pouco compreendido.  

Supõe-se que o livro Poezias de Lucas José d’Alvarenga apresente elementos que 

podem ajudar a compreender o intercâmbio entre essas artes e suas mobilidades sociais. 

Muitos de seus poemas foram, ao longo do tempo, incorporados a coletâneas de modinhas 

(SILVA, 1878), de hinos, canções e lundus (SILVA, 1878). Não se sabe se o poeta os 

compôs para a música ou, se depois de terem sido compostos, foram adaptados à pauta 

musical, mas vários foram feitos em disputas poéticas em saraus musicais, como ele 

mesmo afirma. Sendo esse autor repentista (SILVA, 2001) e poeta, presume-se que seus 

improvisos poéticos tenham elementos híbridos que podem ajudar a entender a relação 

entre esses dois campos artísticos: poesia e repente.  

Para se entender esses elementos, esta análise foi norteada pelo conceito de 

Melopoética de Scher (1992), que segmenta os estudos da relação entre estas duas artes 

– música e poesia – em três categorias: “music and literature, literature in music, and 

music in literature” (SCHER, 2004, p. 175), sendo a primeira, a categoria na qual se 

encaixa o repente. Além disso, pode-se dividir a Melopoética em dois campos 

complementares: o primeiro é formal e apoia-se em noções teóricas, críticas e 

metodológicas subjacentes às especificidades da literatura e da música e o segundo é 

cultural (OLIVEIRA, 2002):  



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

203 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 
1) The formalist school, which concerns itself with intrinsic relationships 

within the work and correlation between text and music in terms of structure, 

form, rhythmic and metrical patterns and phrases […]; 2) the historicist 

approach, which concerns the study of art works as products of, and influences 

upon, the environment in which they were produced […].1 (WHITE, 1992, p. 

290)  

 

Embora o foco desta pesquisa seja a análise das relações entre a estrutura do 

repente e a dos improvisos poéticos de Lucas José d’Alvarenga, o contexto sócio-

histórico também será considerado para melhor se compreender essa relação, 

considerando-se que “The relationship between music and words is perhaps the most 

complex and multifaceted of the various connections among the arts”2 (GRIM; 

WORCESTER, 1999, p. 238). Além disso, para Scher (1992), essas duas formas de 

análise não são excludentes, mas complementares. 

 

 

1 O repente 

 

1.1 Conceito e contextualização 

 

O repente, atualmente, faz parte do desafio de cantadores, “comum entre violeiros 

do Nordeste brasileiro” (DOURADOS, 2004, p. 106). Sendo assim, para melhor entendê-

lo é necessário, primeiramente, contextualizar o universo músico-poético do qual ele faz 

parte: a cantoria ou o desafio. Trata-se de uma “Disputa poética, cantada, parte de 

improviso e parte decorada, entre os cantadores” e o “Repente é a resposta inesperada e 

feliz, aturdindo a improvisação do adversário” durante a batalha do desafio (CÂMARA 

CASCUDO, 2012, p. 60; 611). Já para Sautchuk (2009), o repente é o mesmo que cantoria 

e, consequentemente, desafio. Foi essa concepção que norteou esta análise.  

De origem controvertida, a maioria dos estudiosos, como Câmara Cascudo (2002, 

p. 260), vincula sua gênese ao “canto amebeu dos pastores gregos”. Entretanto, há outros 

que discordam dessa posição e o vinculam ao canto árabe (MONTEIRO, 2004; SOLER, 

1978, etc.). Apesar disso, os pesquisadores são unânimes em admitir que o desafio de 

cantadores, do qual o repente faz parte atualmente, foi introduzido no Brasil pelos colonos 

                                                             
1 1) A escola formalista, no que concerce a seu trabalho com as intrisecas relações e correlações entre texto 

e música, em termos de estrutura, forma, rítmo e métrica nas frases [...] 2) a abordagem historicista, que diz 

respeito ao estudo das obras de arte como produtos e influências sobre o ambiente em que foram produzidas 

(Tradução nossa). 

 
2 A relação entre música e literatura é talvez a mais complexa e multifacetada das várias conecções entre 

as artes. (Tradução nossa). 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

204 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

portugueses. Mesmo assim, Monteiro (2004) afirma que só foram encontrados registros 

ou referências ao desafio e, consequentemente, ao repente no século XIX. Câmara 

Cascudo (2012), por exemplo, chama a atenção para o fato de ele aparecer como 

divertimento típico de portugueses, no romance Memórias de um sargento de milícias, de 

Manuel Antônio Almeida, publicado, pela primeira vez, em 1852. Anterior a isso, na 

segunda edição do dicionário de Moraes Silva, em 1813, repente é definido como “[...] 

glozar, poetar de repènte, sem estudo, ou reflexão notavel prévia” (SILVA, 1813, v. 2, p. 

60).  

Entretanto, Joaquim Norberto de Sousa e Silva, em artigo publicado na Revista 

Niterói, no ano de 1862, diferencia o repente do fazer versos de improviso:  

 

Em todos os séculos de sua curta existência tem possuído o Brasil seus poetas 

repentistas de grande merecimento e não pequena nomeada, que unindo a 

prenda do improviso à graça do canto, e o canto ao som de seus bandolins, 

souberam tornar-se ainda mais agradáveis à sociedade. As vilas do Brasil se 

ufanam de possuí-los e as cidades do reino metropolitano os acatavam com a 

maior benevolência como os melhores bem-vindos deste mundo aos amáveis 

anfitriões. Gregório de Matos, Loureço Ribeiro, Domingos Caldas Barbosa e 

Lucas José de Alvarenga, não obstante as suas altas profissões, se entregaram 

a este entretenimento com grande aplauso e gosto das pessoas que se 

ajuntavam para ouvi-los. Outros foram, apenas, dotados do talento de 

improvisar, e como tais cabe honroso lugar a José de Santa Rita Durão, a José 

Basílio da Gama [...]. (SILVA, 2001, p. 306)
3
 

 

Como se vê, repentista era a pessoa que improvisava e cantava versos ao som dos 

bandolins, já o improvisador apenas os fazia de improviso. A diferença entre essa 

definição para a da atualidade está no instrumento de acompanhamento, que mudou do 

bandolim para a viola ou violão. 

Em relação a Lucas José d’Alvarenga, percebe-se que ele estava na primeira 

categoria – era um repentista. Isso, com certeza, está associado à sua formação, já que a 

aprendizagem da música, tanto instrumental, quanto vocal, e da dança começou ainda em 

sua infância. Conforme ele mesmo informa em suas Memórias, a partir da idade de seis 

anos, teve mestres particulares que lhe ensinaram essas artes (ALVARENGA, 1830a). 

Apesar de afirmar que, após se formar em Leis em Coimbra, tenha deixado de tocar, 

cantar e dançar – “Logo que me formei, e cheio de saudades deixei a Cidade de Coimbra, 

onde nas apraziveis margens do Mondêgo deixei também, [e para sempre] entre as Musas, 

                                                             
3A edição consultada foi a de 2001, organizada pelos professores José Américo Miranda e Cecília Boechat, 

da Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

205 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

e as Graças, com a minha Lyra as minhas prendas de improvisar, tocar, e cantar &c.”4 

(ALVARENGA, 1830a, p. 42), sabe-se que ele continuou a exercitar essas “prendas” 

após esse período, como descrito em um de seus livros, publicado três anos antes de sua 

morte, em que rebate a uma crítica de um contemporâneo seu, que o censura pelo ócio e 

pela dedicação a essas artes. 

Mas registros de ocorrência de repente não constam apenas no século XIX. Em 

suas memórias, Lucas José d’Alvarenga relata um desafio havido no século XVIII, entre 

ele e algumas pessoas importantes da então Capitania de Minas Gerais:  

 

 

Em fim para poder dar agora [como em miniatura] huma bem resumida idea 

dos meus sentimento já naquelle tempo; eu vou transcrever a glosa, que fiz de 

improviso á huma colchêa, que se deo em huma Companhia das principaes da 

terra; e que apezar desta ser glosada naquella noite por algumas pessoas de 

bom gosto, e de muito maior idade, do que a minha, entre ellas o Ouvidor José 

Caetano Cezar Manitti, que tinha hum gosto particular para a poesia, e queria 

nisso rivalisar [mas debalde] com o infeliz Ouvidor Gonzaga, [Author da 

Marilia de Dircêo] foi comtudo esta glosa a unica, de que se pedio por duas 

vezes a repetição; e que o mesmo Ouvidor por fim, e algumas pessoas mais até 

me pedirão, que escrevesse; e que por isso mesmo, e porque depois disso a 

tenho repetido algumas vezes, me ficou até hoje na memoria. (ALVARENGA, 

1830a , p. 41) 

 

 

É bom lembrar que crotchet, além de significar, na notação musical, “figura 

rítmica que corresponde a um oitavos de uma SEMIBREVE, um quarto de uma MÍNIMA e 

metade de uma SEMÍNIMA” (DOURADOS, 2004, p. 86), significa também, na literatura 

popular brasileira, uma sextilha: “Estrofe de seis versos de sete sílabas, com o segundo, 

o quarto e o sexto rimados; versos de seis pés, colcheia, repente” (FERREIRA, 2009). Na 

verdade, trata-se de outro nome para o repente. 

Em relação à época do ocorrido, deduz-se que esses episódios sejam do século 

XVIII, visto que, nessa parte de suas Memórias, Alvarenga (1830a) estava contando fatos 

ocorridos na sua juventude, e as pessoas que aparecem citadas são personalidades 

conhecidas, que viveram em Minas na segunda metade desse século: o poeta e 

desembargador Tomás Antônio Gonzaga, degredado para África em 1792, por 

envolvimento na Inconfidência Mineira e o desembargador José Caetano César Manitti, 

que era Ouvidor e Corregedor da comarca de Sabará nesse período. Isso mostra que o 

repente, nessa época, ocorria em casas de famílias tradicionais – “principaes da terra”. 

                                                             
4 A citação, por ser direta, obedece fielmente a grafia da época, assim como as demais feitas de textos de 

outras épocas. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

206 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Essa informação é importante para se entender a gênese e a disseminação dessa arte no 

Brasil, já que os parcos registros históricos mais antigos que existem vinculam-no, como 

visto anteriormente, a divertimentos típicos de portugueses no Rio de Janeiro. Entretanto 

é possível questionar essa restrição, já que essas fontes indicam que o desafio estivesse 

disseminado também em Minas Gerais em época anterior. 

Outra diferença é o caráter popular e regional do repente hoje, cuja maior 

expressão ocorre no Nordeste brasileiro, sendo a maioria dos cantadores de origem 

camponesa (SAUTCHUK, 2009) e alguns analfabetos. Entretanto, pelo exposto, percebe-

se que, nos séculos XVIII e XIX, muitas pessoas de origem citadina e com forte formação 

erudita, como Lucas José d’Alvarenga, praticavam-no. Mas isso não quer dizer que 

indivíduos de outras camadas sociais e com níveis de escolarização baixíssimos não o 

tenham praticado antes do século XIX, apenas que estes não foram registrados pela 

história ou que os registros se perderam. 

 

 

1.2 O improviso poético no repente 

 

 

O elemento principal na tradição do repente é o improviso poético. Este é o traço 

distintivo do cantador e condição para que a performance5 ocorra. Por isso, o improviso 

de letras e de música “sobre formas métricas predeterminadas e frequentemente 

estruturadas sobre um único ACORDE” (DOURADOS, 2004, p. 106) é sua característica. 

Para Sautchuk (2009, p. 22), o repente tem uma forma clássica ou tradicional de 

apresentação “em que dois cantadores cantam versos em diálogo um com o outro e 

atendem aos pedidos da plateia”. Os versos são cantados em uma sequência de estrofes 

“compostas e enunciadas alternadamente pelos dois cantadores dentro da mesma 

modalidade poética (sextilha, décimas com versos de sete ou de dez sílabas etc.), do 

mesmo assunto e cantadas na mesma melodia” (SAUTCHUK, 2009, p. 22).  

O improviso poético é caracterizado pelo fato de o “[...] tempo da composição 

[ser] o tempo da performance” (SAUTCHUK, 2009, p. 63). Por isso, o que notabiliza o 

repentista é a resposta rápida ao que o parceiro canta e aos incidentes no ambiente da 

cantoria. É importante ressaltar que “Mais que uma composição no ato, no momento, no 

curso da apresentação, o improviso é uma interação, um jogo de intervenção e resposta 

                                                             
5 Performance é entendida como “ação complexa pela qual uma mensagem poética é simultaneamente, aqui 

e agora, transmitida e percebida” (ZUMTHOR, 1997, p. 33). 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

207 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ao ato, ao momento, ao curso da apresentação” (SAUTCHUK, 2009, p. 65). Tanto os 

cantadores, quanto os ouvintes, valorizam o resultado dos improvisos, “a estrofe acabada, 

que pode então ser memorizada e declamada em outros contextos ou registrada em uma 

antologia” (SAUTCHUK, 2009, p.65), fato que Lucas José d’Alvarenga praticava, já que 

registrou em suas memórias e, sobretudo, em seu livro Poezias, o resultado de seus 

improvisos. Como se vê, mais do que fazer versos de improvisação, o que caracteriza o 

improviso é o diálogo com a situação inesperada proposta no momento da composição. 

Tanto é que em alguns poemas de sua autoria, esse poeta informa, em nota de rodapé, o 

contexto em que foi produzido. 

É importante ressaltar que, apesar do nome – improviso –, este não surge do nada, 

já que o ritmo incorporado à poesia, as temáticas recorrentes, as associações gravadas de 

rimas e de ideias são recursos usados pelos cantadores na hora de produzir os repentes 

(SAUTCHUK, 2009).  

Em relação aos tipos poéticos utilizados, tomou-se como modelo a forma 

tradicional usada no Nordeste brasileiro. Nesse, chama-se baião à sequência de estrofes 

da mesma modalidade poética utilizada na performance. O termo poema designa as 

composições feitas de acordo com as regras do repente. Parte delas é cantada em toada 

própria e acompanhada ao baião-de-viola, com acordes de lá e ré maiores; a outra é de 

poemas para declamação. Na concepção dos cantadores, sua poesia se baseia em três 

fundamentos: métrica, rima e oração. Esta última é entendida como a coerência entre o 

improviso e o assunto iniciado por um dos poetas ou solicitado pela plateia. A rima deve 

ser consoante, já a métrica está diretamente relacionada ao ritmo do poema, sendo do tipo 

silábico acentual, em que há alternâncias entre sílabas fortes e sílabas fracas 

(SAUTCHUK, 2009). 

Em relação aos tipos de estrofes utilizadas, a principal é a sextilha, que é composta 

de versos de sete sílabas e deve sempre iniciar uma cantoria. Em seguida, vêm as décimas, 

que podem ser de 7, 10 ou 11 sílabas métricas. As primeiras são chamadas de Mote em 7 

sílabas. Os motes são pedidos aos cantadores e determinam tanto o assunto, quanto as 

rimas finais. Geralmente é uma frase poética, de dois versos, com a qual o cantador deve 

concluir suas estrofes. Já a glosa é o improviso poético declamado sem canto ou 

acompanhamento musical (SAUTCHUK, 2009).  

Embora os cantadores não se vejam como músicos, mas, sim, como poetas, “a 

música na cantoria é, ao mesmo tempo, secundária e fundamental, acessória e 

indispensável” (SAUTCHUK, 2009, p. 34). Entretanto como não se localizou nenhuma 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

208 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

referência aos aspectos técnicos da música que fazia parte dos repentes na época em que 

viveu e compôs Lucas José d’Alvarenga, a não ser o fato de o instrumento utilizado ser o 

bandolim, esses aspectos não serão descritos nesta análise. 

 

 

 

3 O repente nos improvisos poéticos de Lucas José D´Alvarenga 

 

 

Alvarenga (1830), embasado em Horácio, afirma que a finalidade da poesia é 

educar deleitando. Considerando-se agraciado com o dom do improviso, que teria afinado 

com os estudos, julga que a poesia é resultado de dois fatores: dom divino e leitura de 

bons autores, escolhidos para modelos. Além da poesia, afirma que a educação para a 

música e para a dança, recebida na infância, colaboraram para sua interação nos ciclos 

sociais da elite colonial e do recente império, pessoas que, nas horas de lazer, entretinham-

se com música, dança e improvisos poéticos (ALVARENGA, 1828). De memória 

prodigiosa, resolveu, para agradar a uma pessoa querida, publicar em um livro os versos 

que trazia, a maioria, decorados.  

No primeiro volume de seu livro de poesias foram publicados sessenta e um 

poemas. Desses, dezessete são improvisos, sendo onze em quadras, quatro em décimas, 

um em forma de ditirambo e outro em forma de soneto. Este último é intitulado “Nam 

posso bem dizer-te o que padeço” e foi feito em 1804, na casa de uma senhora no Rio de 

Janeiro. De acordo com Alvarenga (1830), antes de cantar uma modinha, essa Senhora 

deu-lhe esse mote para glosar, o que ele fez assim que acabou a “cantoria” dela. Na 

análise, excluíram-se essas duas formas – soneto e ditirambo – por elas obedecerem à 

estrutura clássica de composição desses gêneros. 

Todos os improvisos se iniciam com um mote, e estes são constituídos de uma 

frase poética em um único verso, excetuando-se três que são compostos de uma frase 

dividida em dois versos. É importante registrar que, muitas vezes, um mesmo mote deu 

origem a mais de um improviso, como os “A mesma respiraçam”, “Hum coração como o 

meu” e “Quando o seu bem vai-se embora”, o que leva a inferir que os improvisos foram 

compostos em momentos diferentes de interação, já que muitos motes, como apontou 

Sautchuk (2009), podem se popularizar, possibilitando que sejam solicitados em outro 

evento. Entretanto o cantador não pode repetir os versos, deve criar outros novos, como 

fez Alvarenga. Abaixo se transcreve parte de dois poemas feitos a partir do mote “A 

mesma respiraçam”: 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

209 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

MOTIVO. 

 

       A mesma respiraçam. 

 

IMPROVISO. 

 

Estes segredos, Armia, 

 Que eu guardo no Coração, 

 Quer ás vezes descubri-los 

 A mesma respiração. 

 

Revéla o segredo ás vezes 

 O bater do Coração; 

 E ás vezes nos atraiçoa 

 A mesma respiração. 

[...] (ALVARENGA, 1830, p. 28). 

 
AO MESMO MOTIVO. 

 

     IMPROVISO. 

 

Armia hindo a queixar-se, 

 E apertando-me a mão, 

 Respirou; disse-me o resto 

 A mesma respiração. 

 

Para conhecer, quem sofre 

 Mais, ou menos afflicção, 

 Basta pouco, e até só basta 

 A mesma respiração. 

[...] (ALVARENGA, 1830, p. 31) 

 

Em relação às estrofes, quatro improvisos foram feitos em décimas; onze, em 

quadras. Todos foram escritos em versos de sete sílabas métricas. Nas décimas, com mote 

de dois versos, o esquema de rimas é ABBAACCDDC, sendo que o primeiro verso do 

mote é sempre o quarto da décima e o segundo verso do mote é o último.  

 
MOTE. 

 

Do teu Coração depende 

A paz do meu Coração. 

 

GLOZA. 

 

       1 

 

A Minha alma não se entende, 

 Nem sei, Lilia, o que procura; 

 Só sei, que a minha ventura 

 Do teu Coração depende. 

Com teu sorriso se acende 

 A minha ardente paixão; 

 Com a tua indignação 

 Cresce a minha dôr interna; 

 He teu rosto quem governa 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

210 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 A paz do meu Coração. (ALVARENGA, 1830, p. 76, grifos nossos) 

 

O improviso feito em décimas cujo mote é um verso também segue esse esquema 

de rimas, sendo o mote o último verso de cada décima, como é perceptível no excerto 

abaixo: 

 

MOTE. 

 

Suspiros do Coraçam. 

 

GLOZA. 

 

     1 

 

Hum dia, (funesto dia!) 

 Vendo eu triste a Marcia bella, 

 Disse, brincando com ella, 

 Algumas coizas de Armia. 

Marcia, que em zelos ardia, 

 Fitou os olhos no chão; 

 Quis suffocar a afflicção 

 Dos zelos, que a devoravão; 

 Mas apenas lhe escapavão 

 Suspiros do Coração.  

[...] (ALVARENGA, 1830, p. 77, grifos nossos) 

 

Nas quadras, o segundo verso sempre rima com o quarto, sendo o quarto o mote, 

como mostra o seguinte exemplo: 

 

       MOTIVO. 

 

Heide amar-te até morrer. 

 

      IMPROVISO. 

 

Nossos olhos se encontrarão, 

 Marilia, sem eu querer; 

 Logo te amei; e já agora 

 Heide amar-te até morrer. 

 

Não posso mudar de gosto, 

 Nem deixar de te querer; 

  Com esta mesma paixão 

 Heide amar-te até morrer. 

[...] (ALVARENGA, 1830, p. 25) 

 

A temática de todos esses poemas é o amor. Embora nas décimas “Sou filho da 

liberdade / tive por mestre a Razão”, a formação iluminista do poeta apareça metaforizada 

nos temas liberdade e razão, estes estão relacionados à temática amorosa. Na verdade, o 

eu lírico usa a razão para escapar aos laços do amor. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

211 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Outra característica desses poemas é a repetição de algumas palavras e imagens. 

Isso é um recurso usado nos improvisos, visto que facilita a composição dos versos no 

curto espaço de tempo do desafio poético, como é perceptível no poema abaixo, cujo 

motivo é “Quando o seu bem vai-se embora”: 

 

Jonia á vista do seu bem 

 Só ás diretas namóra: 

 Depois a torto, e a direito, 

 Quando o seu bem vai-se embóra. 

 

Na prezença do seu bem 

 Marilia suspira, e chora; 

 Depois dansa, canta, e brinca, 

 Quando o seu bem vai-se embora. 

 

Marcia, que faz mil excessos 

 Por hum bem, que tanto adora, 

 Faz tudo, tudo, o que quer, 

 Quando o seu bem vai-se embora. 

 

No Theatro dos amantes, 

 Que eu vi sempre até agora, 

 Muda-se logo de Scena, 

 Quando o seu bem vai-se embora. (ALVARENGA, 1830, p. 45) 

 

Outro aspecto importante é a denominação atribuída aos poemas pelo poeta. Os 

que foram compostos em décimas foram chamados de glosas, já os feitos em quadras, 

foram chamados de improvisos. Além disso, nos poemas chamados de improvisos, o mote 

recebe o nome de motivo, termo da música. Isso leva a supor que as décimas foram 

improvisadas sem acompanhamento de música e as quadras com acompanhamento. 

Em relação à performance que originou esses improvisos, no artigo de Silva 

(2001) sobre poetas repentistas brasileiros, há poucas informações. Em linhas gerais, 

verifica-se que foram compostos em saraus musicais em casas de famílias tradicionais 

tanto no Brasil (Sabará e Rio de Janeiro), quanto na Corte (Coimbra e Lisboa). Não há 

uma descrição detalhada do evento, o que leva a supor que fosse de domínio público na 

segunda metade do século XIX, época em que o artigo foi publicado pela primeira vez. 

Em algumas notas de rodapé, no próprio livro Poezias, há referências a algumas situações 

em que o poeta compôs alguns improvisos, todos em eventos sociais privados, em casas 

de famílias tradicionais, regados à música e à poesia, em que se percebe, também, a 

influência feminina e a presença da modinha.  

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

212 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

2 Convergências e divergências poético-musicais  

 

 

Do ponto de vista formal, os improvisos poéticos de Alvarenga e o repente têm 

muitas características comuns: mesma quantidade de sílabas métricas (versos de sete 

sílabas), o uso de quadras e de décimas, a presença do mote que serve de tema para o 

poema e, também, de desafio para o poeta e para o cantador. Além disso, as rimas 

consoantes, a retomada dos versos do mote na finalização das quadras e das décimas e a 

repetição de palavras e de imagens que facilitam o trabalho de improvisação e de 

memorização dos artistas são aspectos que também os caracterizam. A improvisação e a 

memorização são recursos que vinculam a poesia à voz, esse último recurso indispensável 

à performance. 

Em relação à performance, pelos poucos registros que foram encontrados, 

percebe-se que tanto o repente, quanto os improvisos do século XIX, são artes produzidas 

em saraus musicais, numa sociedade marcada pela oralidade. Ambas são compostas em 

contextos de improvisação e de duelos poéticos, em que estão em jogo a maestria e a 

rapidez do artista na composição da obra feita de improviso. Assim como em outras obras 

do gênero – canções, óperas, etc. –, repente e improvisos poéticos mesclam música e voz. 

Mas divergem desses gêneros por serem resultados de um contexto em que a obra é criada 

na interação entre os artistas e entre estes e o público presente.  

Além disso, depreende-se que, no ato da performance no século XIX, poderiam 

ser produzidos tanto improvisos poéticos sem acompanhamento musical, quanto 

improvisos acompanhados de música (estes chamados de repentes). No caso de Lucas 

José d’Alvarenga, percebe-se que ele produziu ambos, diferenciados em quadras e 

décimas. Entretanto permaneceram apenas os improvisos poéticos, a música perdeu-se e 

parte do contexto do duelo poético-musical ficou registrada apenas em algumas notas de 

rodapé do livro Poezias. 

  Uma questão que esta pesquisa coloca, numa perspectiva diacrônica, é a migração 

do repente e dos improvisos da cultura erudita do século XIX para a cultura popular nos 

séculos XX/XXI. Sendo, na atualidade, produtos da cultura popular e regional; no início 

do século XIX, o repente e os improvisos eram frutos da elite letrada da época. Exemplo 

disso é a obra de Alvarenga, poeta de clara tendência neoclássica, que não só produziu 

improvisos poéticos e repentes, mas também os publicou junto a formas clássicas como 

ditirambo, ode, sonetos e outras. Além disso, como exposto neste artigo, percebe-se que, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

213 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

apesar da distância temporal, os improvisos e repentes oitocentistas mantêm muitas 

características comuns com os da atualidade.  Isso demonstra que a migração dessas 

formas poético-musicais para a cultura popular não foi motivada por mudança formal 

significativa porque a estrutura permanece quase a mesma. Isso é um contributo 

importante para o entendimento da gênese e da transmissão do repente no Brasil, visto 

que a maioria dos estudos centra-se em seu desenvolvimento a partir do início do século 

XX, quando já era uma manifestação da cultura popular. 

 

 

Conclusão 

 

 

Verificou-se nessa análise que os improvisos de Alvarenga e o repente são obras 

produzidas em duelos poético-musicais. Levando-se isso em consideração, o fato de esse 

poeta ter sido também repentista e as semelhanças formais entre esses dois gêneros 

artísticos, há fortes indícios para se afirmar que seus improvisos poéticos sejam oriundos 

de repentes dos quais ele participou, apesar dos parcos registros do contexto de sua 

produção. 

Além disso, percebeu-se que esses improvisos poéticos, apesar de terem sido 

escritos e publicados com poemas neoclássicos, são textos híbridos que apresentam 

muitas estratégias para improvisação e memorização, típicas da música e de gêneros da 

cultura oral, como o repente. Esse fato mostra que a voz, em relação ao repente e ao 

improviso poético, é o elemento de ligação entre música e poesia.   

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALVARENGA, Lucas José de. Artigo addicional á memoria. Rio de Janeiro: 

Typographia do diário,1828.  

 

__________.  Observaçõens à memória de Lucas Jose d’Alvarenga, com as suas 

notas, e hum resumo da sua vida. Rio de Janeiro: Typographia do Diario, 1830. 

 

__________.   Poezias. Rio de Janeiro: Tipografia Ogier, 1830. 

 

__________.   Observaçoens à memória de Lucas Jose d’alvarenga com as suas 

notas e hum resumo da sua vida. Rio de Janeiro: Typographia do Diario, 1830a. 

 

CÂMARA CASCUDO, Luís da. Dicionário do folclore brasileiro. 12. ed. São Paulo: 

Global, 2012. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

214 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 6. ed. 

Belo Horizonte: Itatiaia, 2000. 2v. 

 

DOURADOS, Henrique Autran. Dicionários de termos e expressões da música. São 

Paulo: 34, 2004. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio da Língua 

Portuguesa. 4. ed. São Paulo: Positivo, 2009. 
 

GRIM, William E; WORCESTER, MA. Musical form as a problem in Literary 

Criticism. In: BERNHART, Walter; SCHER, Steven Paul; WOLF, Werner. Word and 

music studies. Amsterdam; Atlanta, GA, 1999. 

 

LIMA, Edilson V. Modinha e o lundu no Brasil: as primeiras manifestações da música 

popular urbana no Brasil. Revista do IEEE América Latina, Brasília, p. 40-46, 10 jul. 

2005.  

 

MONTEIRO, Maria do Socorro de Assis. Repente: do canto árabe aos sertões 

nordestinos, 2004, 152f. Dissertação (Mestrado Teoria da Literatura) – Programa de 

Pós-graduação em Letras.  Universidade Federal de Pernambuco, 2004. 

 

OLIVEIRA, Gracinéa Imaculada. Edição e estudo da novela Statira, e Zoroastes, de 

Lucas José d’Alvarenga. 2016, 455f. Tese (Doutorado Literatura Brasileira) – 

Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2016. 

 

OLIVEIRA, Solange Ribeiro de. Literatura e música. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

 

__________. Leituras intersemióticas: a contribuição da melopoética para os estudos 

culturais. Cadernos de tradução, Florianópolis, v. 1, n. 7, 2001. Disponível em: < 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/article/view/5758>. Acesso em: 24 maio 

2017. 

 

SAUTCHUK, João Miguel Manzolillo. A poética do improviso: prática e habilidade 

no repente nordestino. 2009, 222f. Tese (Doutorado Antropologia). Programa de pós-

graduação em Antropologia Social da Universidade de Brasília, Brasília. 

 

SCHER, Steven Paul. Literature and music. In: BERNHART, Walter; WOLF, Werner 

(Org.). Word and music studies: essays on literature and music (1967-2004) by Steven  

Paul Scher. Amsterdam; New York: Rodopi, 2004. 

 

SCHER, Steven Paul. Music and text: critical inquiries. Cambridge: University Press, 

1992.  
 

SILVA, Antonio Moraes. Diccionario da lingua portuguesa – recompilado dos 

vocabularios  impressos ate agora, e nesta segunda edição novamente emendado e muito 

acrescentado, por Antonio de Moraes Silva.Lisboa: Typographia Lacerdina, 1813. 

 

SILVA, Joaquim Norberto de Sousa. Capítulos de história da literatura brasileira e 

outros estudos. Belo Horizonte: Faculdade de Letras da UFMG, 2001. [Edição e notas 

de José Américo Miranda e Maria Cecília Boechat]. 

http://lattes.cnpq.br/2140728709593982


Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

215 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

SILVA, Joaquim Norberto de Sousa. Nova collecção de modinhas brazileiras, tanto 

amorosas como sentimentaes. Rio de Janeiro: Garnier, 1878. 

 

SILVA JUNIOR, Jonas Alves da. Doces modinhas pra Iaiá, buliçosos lundus pra 

Ioió: poesia romântica e música popular no Brasil do século XIX. 2005, 258 f. 

Dissertação (Mestrado Literatura Brasileira) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo. 

 

SOLER, L. As raízes árabes na tradição poético-musical do sertão nordestino. 

Recife: Universitária,1978. 

 

WHITE, Hayde. Commentary: form, reference, and ideology in musical discourse. In: 

SCHER, Steven Paul. Music and text: critical inquiries. Cambridge: University Press, 

1992. P. 288-329. 

 

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira; Maria 

Lúcia Diniz Pochat; Maria Inês de Almeida. São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

[Recebido: 17 out. 2017 – Aceito: 12 dez. 2017]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

216 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

A ORALIDADE NO IMPRESSO: O ‘EU-NÓS LÍRICO-

POLÍTICO’ DA LITERATURA INDÍGENA CONTEMPORÂNEA 

 

Julie Dorrico 

 

RESUMO: Este artigo versa sobre a emergência da literatura indígena contemporânea no país, buscando 

mostrar a qualidade estética adveniente desde a oralidade e fazendo-se presente na literatura impressa dos 

diferentes escritores indígenas. Nosso argumento central consiste em defender que a literatura indígena 

apresenta a ancestralidade como matéria para a expressão estética e a violência histórica enquanto matéria 

para resistência, possibilitando um trânsito entre os dois mundos: o da oralidade, em que os saberes, os 

rituais, os cantos fazem parte da cultura indígena fundamentalmente oral até o século XXI; e o do impresso, 

onde a expressão oral faz-se presente somando-se ao estilo criativo dos escritores na contemporaneidade. 

Esta literatura apresenta caracteres específicos, tais como a evocação da pessoa singular ‘eu’ indissociável 

do coletivo étnico ‘nós, e a expressão literária ‘lírica’ evoca a resistência ‘política’. Por isso, defendemos o 

conceito do ‘eu-nós lírico-político’ na conjuntura literária indígena, justificando uma voz-práxis que 

protagoniza a presença e a atuação do indígena desde si mesmo.  

Palavras-Chave: Tradição. Literatura Indígena. Voz-práxis. ‘Eu-nós lírico-político’. 

Abstract: this paper explains the emergence of the contemporary Indian literature in Brazil, aiming to show 

the aesthetic qualities which become from orality and are inserted in the printed literature of different Indian 

writers. Our central argument consists in defending that Indian literature presents the ancestry as matter for 

aesthetic expression and the historical violence as matter for resistance, allowing a correlation between two 

worlds: that of orality, in which the knowledge, the rituals and the songs are part of the Indian culture in a 

fundamentally oral way since to XXIst century; and that of the printed, in which the oral expression is 

present, adding to creative style of contemporary writers. This literature has specific characteristics, such 

as the evocation of the singular “I” linked to ethnic collective “We”, the same as the “lyrical” literary 

expression evokes the “political” resistance. Therefore, we argue that the concept of “lyrical-political I-

We” in the conjuncture of Indian literature justifies a voice-praxis that stars the presence and the actuation 

of the Indian by himself. 

Keywords: Tradition. Indian Literature. Voice-Praxis. Lyrical-Political I-We. 

 

 

Introdução 

 

Dalcastagné (2012) aponta para a necessidade de pensarmos a literatura de minorias 

(indígena, negra, LGBTT, feminista) nas novas abordagens e enquadramentos que ela suscita, 

bem como nas questões éticas que as especificidades dessas literaturas em seu próprio universo 

levantam. Nesse sentido, neste artigo, propomo-nos a refletir sobre a literatura indígena 

contemporânea no Brasil e as características que ela apresenta, no seu sentido estético e político. 

Para tanto, dividiremos este trabalho em duas partes: na primeira, refletiremos as considerações 

tecidas pelos críticos que teorizam sobre a literatura indígena no país reconhecendo sua forte 

                                                             
 Doutoranda em Teoria da Literatura na Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

(PUCRS), bolsista CNPq. E-mail: juliedorrico@gmail.com 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

217 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ligação com a oralidade, tais como Risério (1992) e Bicalho (2007), que tratam da presença 

incontestável do caráter estético entre os povos de tradição oral. 

Na segunda parte, apresentaremos uma classificação do sistema literário indígena que 

ainda está em desenvolvimento, apresentado por Behr (2017), além de alguns autores e suas 

respectivas obras como componentes do corpus que reconhecemos como literatura indígena, tais 

como Daniel Munduruku (2016), Olívio Jekupé (2009) e Davi Kopenawa e Bruce Albert (2015). 

Nosso argumento central consiste em defender que a literatura indígena tem na ancestralidade a 

matéria para expressão e na violência histórica a matéria para resistência, marcando a cena 

literária pela sua conjuntura cultural, representativa e estética concomitantemente. Isto é, a 

tradição ancestral e a violência histórica são matérias para autoafirmação, autovalorização e 

resistência (re-existência) no presente, dos indígenas por si mesmos.  

 

1 A literatura indígena desde a tradição oral e o seu deslocamento para o impresso 

 

Risério (1992) reafirma, na esteira do trabalho do antropólogo Viveiros de Castro (1986), 

a existência de uma poética no povo indígena araweté, povo fundamentalmente de tradição oral 

e sem contato ainda com a escrita alfabética. Tendo como base o estudo Araweté – os Deuses 

Canibais do acima citado antropólogo, Risério enfatiza a linguagem esteticamente eficaz dos 

povos indígenas no país. Tal afirmação vai na contramão do pensamento que atribui capacidade 

de abstração somente às sociedades com escrita alfabética.  

Sabemos que o critério do letramento é muito usado para negar a existência de uma 

expressão estético-literária em sociedades orais. Aliás, esse é um dos primeiros parâmetros de 

exclusão social apontados aos povos indígenas, tal como afirma Finnegan (2006) como podemos 

ver a seguir: 

 

 

Quando se quer fazer uma distinção entre sociedades ou períodos históricos 

diferentes, um dos critérios comumente usados é o do letramento. Em 

particular, quando se quer evitar conotações de “primitivo”, “não-civilizado”, 

“aborígene”, tende-se a elaborar descrições em termos de “não-letrado” ou 

“pré-letrado”. Certamente, outras características também são levadas em 

consideração (particularmente a tecnologia), mas a presença ou ausência da 

escrita é cada vez mais destacada. (FINNEGAN, 2006, p. 64) 

 

 

Partindo da premissa de que existe literatura em sociedades tradicionais, que seguem 

modelos alheios à ocidentalizada (escrita alfabética), a autora sustenta que essa aparente ausência 

trouxe consequências graves para as culturas não-letradas. Para isso, Finnegan compara as 

diferentes expressões existentes na oralidade em diferentes povos às expectativas associadas ao 

termo literatura. No primeiro, listam-se a presença de diferentes gêneros, como a lírica, o 

panegírico, o poético, as canções de amor, as narrativas em prosa ou drama diretamente ligadas à 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

218 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

conjuntura performance, audiência, compositor e ouvintes. Nesse ponto, quando se compara a 

expressão oral à impressa, vale ressaltar que “[...] cada obra é diretamente influenciada e, 

portanto, moldada pela audiência, tanto quanto pelo compositor” (FINNEGAN, 2006, p. 83).  

A aproximação entre ouvinte e performador na expressão oral, e leitor e autor na 

expressão escrita deve ser vista, portanto, como uma questão de grau. Isto é, sabendo que, na 

tradição oral, os ouvintes podem tomar parte mais direta na performance e dar uma contribuição 

mais óbvia do que na literatura escrita, é preciso ter em mente, todavia, que “[...] o público para 

o qual qualquer obra é dirigida sempre exerce alguma influência sobre ela e nunca é verdadeiro 

pensar em poetas como ilhas isoladas, não sendo afetados pela sociedade na qual vivem” 

(FINNEGAN, 2006, p. 83).  

Em face disso, pensar a literatura apenas nos suportes do livro, de modo impresso, 

desqualifica outros tipos de expressões, quando, na verdade, vemos na oralidade diferentes formas 

de manifestações estéticas que podem ser denominadas como literatura, não tomando como 

parâmetro a ocidentalizada, mas aquela que tem na sua expressão uma assertiva cultural ligada à 

tradição oral e às práticas ritualísticas (portanto, não somente sob a forma impressa, livresca).  

No que se refere à expectativa em torno do termo literatura, duas funções são apontadas 

como características do que seria a base da literatura no Ocidente: a expressão intelectual e o 

distanciamento artístico. Estas funções, de acordo com Finnegan, contribuem para enfatizar o 

abismo entre a cultura letrada e a cultura oral. A ambivalência entre esses dois polos se destaca 

mais ainda quando se atribui ao indígena a imagem do “primitivo”, como sendo essencialmente 

um ser emocional, próximo da natureza, incapaz de distanciar-se e de ver as coisas de forma 

intelectual. Dito de outro modo, ao atribuir estas noções herdadas da colonização, reforça-se uma 

estereotipia discriminadora que não reconhece as diferentes formas de literatura dos diferentes 

povos na contemporaneidade, literatura esta que inclui suas religiões, mitos, rituais sagrados, 

cânticos, pensamentos e mesmo a escrita alfabética sob a forma impressa e publicada. Nesse 

sentido, argumenta Finnegan: 

 

 

Não é mais possível, portanto, aceitar a velha imagem do “primitivo” (ou do 

não-letrado) como inconsciente e alienado, incapaz de contemplar o mundo 

com afastamento intelectual, uma imagem transmitida a nós (talvez 

inconscientemente) por meio de nossas associações desses atributos à falta de 

letramento e, por conseguinte, imaginamos, de literatura. (FINNEGAN, 2006, 

p. 77)  

 

 

Segundo César (2011) é na concepção tradicional de alfabetização “como 

desenvolvimento de competência individual entre um sujeito que aprende e o material escrito, um 

trabalho de decodificação solitário, frequentemente associado à escolarização” (CÉSAR, 2011, p. 

87) que se operam os equívocos de associação entre a alfabetização como porta principal para o 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

219 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

desenvolvimento cognitivo, contribuindo para a discriminação dos analfabetos (pensando 

somente na educação da leitura e escrita alfabética), na maioria das vezes retratados como seres 

incapazes de pensar e agir, ou de dominar sistemas complexos. César argumenta ainda que:  

 

 

Essa concepção de alfabetização associa-se a concepções igualmente 

equivocadas em relação à escrita e oralidade, atribuindo à primeira qualidades 

intrínsecas capazes de transformar estruturas mentais, e faz acreditar que a 

escrita favorece um pensamento mais abstrato, mais lógico, mais reflexivo.  

Por outro lado, conferem-se à fala características como informalidade, pouca 

sistematicidade e incapacidade de conduzir a abstrações necessárias ao 

pensamento lógico. (CÉSAR, 2011, p. 89)  

 

 

O resultado de tais equívocos persistentes é a atribuição da inferioridade aos povos de 

tradição oral ou, ainda, da inaptidão ao desenvolvimento tecnológico e às técnicas da tradição 

letrada, legitimando o abismo e a impossibilidade de articulação entre essas duas tradições. Nesse 

sentido, o reconhecimento da expressão indígena em seu viés estético impulsiona a desconstrução 

de noções ossificadas e negativas sobre os povos tradicionais.  

Entre os povos indígenas a expressão estético-artística já não se manifesta unicamente 

nas formas orais, uma vez que, na contemporaneidade, têm-se usado, cada vez mais, a escrita 

alfabética e a impressão para divulgar, em sua literatura, as especificidades ligadas à tradição 

ancestral enquanto ferramenta de autoafirmação, resistência e re-existência. Se nesse primeiro 

momento queremos reunir as discussões teóricas realizadas pelos autores não indígenas acerca da 

expressão estética adveniente da oralidade entre os povos tradicionais, não podemos deixar de 

tecer algumas considerações sobre as especificidades que elas suscitam e que caracterizam a 

literatura indígena como uma voz-práxis ligada à tradição ancestral.  

Situando a expressão estética araweté, Risério afirma que a palavra-canto tem fortíssima 

expressão na organização cultural desse povo, uma vez que, partindo dela, explica-se a separação 

do mundo divino e do humano arquetípico. Em linhas gerais, o tema do mito fundador dá-se do 

seguinte modo: in illo tempore não se fazia distinção de homens e deuses, mas Aranãmi, demiurgo 

araweté, insultado por sua mulher, toma o chocalho do xamanismo e começa a cantar e a comer 

a fumaça. Cantando, os deuses tornam-se divinos e sublevam o solo de pedra até formar a abóboda 

celeste.  Seguidos por outros Mai (divindades araweté) e outras categorias sobem ao céu e, assim, 

ocorre a separação no mundo entre deuses e humanos.  

Podemos observar que a palavra-canto possui grande importância, uma vez que é dela 

que resulta a invocação, celebração, rituais, práticas cotidianas, posto que foi levada pelos deuses 

e cultivada na Terra pelos humanos, passando a existir tanto no céu quanto na terra. Assim como 

separou a Terra e céu pela palavra-canto, é tão somente por meio dela que pode haver uma 

reconexão desses dois mundos. É, segundo o autor, pelo canto que os deuses e mortos descem à 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

220 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

terra falando aos humanos. Em outras palavras, a palavra-canto, além de permitir que os humanos 

se comuniquem com o outro mundo, torna possível religar ou ressolidarizar “o que um dia se 

rompeu para gerar o cosmos como o conhecemos” (RISÉRIO, 1992, p. 30). Nesta seara verbi-

musical está uma altíssima função da produção poética na arte verbal ameríndia. 

Desse modo, diante dessa dupla tradição, oral e escrita, amalgamada na conjuntura 

indígena lançada no mercado editorial sob a tutela de literatura indígena, torna-se necessário 

reconhecer as elevadas funções criativa, estética e literária que são desenvolvidas na tradição oral 

e estão em consonância com o sentido cultural de cada etnia: os munduruku expressam-se a partir 

da sua tradição ancestral, de igual modo os krenak, os guarani, os maxacali etc., e, unindo-se, 

promovem a militância em prol dos povos nativos no país. Tendo em mente essa especificidade 

literária, herança ancestral e oral travestida para o impresso sob a forma de literatura, que abarca 

diferentes formas (romance, contação de história, crônica, conto, memória, depoimento, 

autobiografia, etc.) podemos refletir no sentido de que tais obras pretendem significar no impresso 

e sob a forma de livro, em particular, e de literatura indígena, de modo mais geral. Tal visão 

admite a expressão ancestral como matéria para expressão literária na contemporaneidade, isto é, 

assume que a função estética é tradicionalmente entendida no interior da etnia (cada um a seu 

modo), valendo-se dela para constituir esse mosaico literário contemporâneo que pode vir sob a 

forma de ritos, cantos, mitos, ficção, histórias, entre outros.  

Outro exemplo que podemos trazer para reforçar o argumento do uso da matéria ancestral 

como literatura compreendida nos próprios termos culturais ameríndios está em Bicalho (2007). 

O autor propõe-se analisar um gênero da poética maxakali, o yãmîy, como sendo de ordem 

paratática (composição que se organiza por coordenação) em oposição à ordem hipotática 

(organização que se articula graças às conjunções subordinativas), o que o aproximaria de gêneros 

tidos como ideogrâmicos. Para isso, o autor faz uma comparação com o gênero de poesia africana 

oriki.  

Evocando as significações próprias das referências maxakali, ele desloca o leitor primeiro 

ao plano do conhecimento e da compreensão do que representam esses termos em que se 

classificam o gênero indígena, o yãmîy e o yãmîyxop, para depois mostrar a importância, a este 

povo, do escrito e do impresso na defesa de seus costumes e tradições. O gênero nativo maxakali 

é o yãmîy, que significa em língua materna “canto” e também “espírito”. O yãmîy é a concepção 

central para se entender a cultura maxakali, uma vez que yãmîy são os cantos sagrados e “[...] 

verdadeiras composições poético-musicais (poemúsicas) cantadas nos rituais” (BICALHO, 2007, 

p. 119). Uma breve descrição sobre os rituais e os termos utilizados na língua materna que designa 

esse gênero nativo vemos a seguir: 

 

 

A palavra que designa os rituais maxakalis é yãmîyxop. Xop é partícula que 

indica plural. Os yãmîyxop são cerimônias religiosas, verdadeiras festas, que 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

221 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

envolvem toda a comunidade de uma aldeia. São realizadas para agradecerem 

aos deuses por uma boa colheita, ou para pedirem uma. São realizadas também 

para pedir a cura de um doente. Nelas se cantam uma variedade de yãmîys 

incessantemente. Durante todo o dia que precede a noite do ritual, todos os 

membros da comunidade de uma aldeia ficam envolvidos com os preparativos 

do yãmîyxop. (BICALHO, 2007, p. 120) 

 

 

O yãmîy classifica-se como gênero poético performático, posto que “tudo provém dos 

espíritos, que trazem todo o conhecimento sobre o mundo e o sobrenatural quando interagem com 

os humanos nos rituais” (BICALHO, 2007, p. 120). No gênero nativo encontra-se o yãmîyxop, 

espetáculo que nos rituais mescla canto, dança, poesia e teatro concomitantemente, incluindo 

neles a poesia yãmîy. Como dito acima, a preocupação com a manutenção dessa lírica é elementar, 

por isso, diante das tentativas de passar-se esse gênero poético para o impresso, buscou-se 

preservar os elementos rítmicos oriundos da tradição oral. Retomando o conceito de transcriação 

utilizado por Haroldo de Campos (1986) e Risério (1996), Bicalho trata, portanto, os poemas 

maxakalis evitando a tradução literal quando passada da língua materna para a língua portuguesa. 

Aqui, podemos retomar o mesmo argumento de Risério (1992) que se refere à defesa de uma 

expressão estética nos povos tradicionais. Percebemos, inclusive, a música, vista também no povo 

araweté como forma de expressão baseada nos modos de vida tradicionais.   

Mas, se os arawetés ainda são povos fundamentalmente orais, os maxakalis, além de orais, 

passam, desde a década de 1960, a ter contato com a escrita com Harold Popovich, do Summer 

Institute of Linguistics – SIL, que alfabetizou alguns maxakalis. Mas é a partir da efetivação, em 

1995, do Programa de Implantação de Escolas Indígenas de Minas Gerais – PIEI-MG que a 

literatura, que costuma ser bilíngue, antes fundamentalmente oral, passa a ser publicada sob a 

forma de livros, ao lado de cartilhas de alfabetização, livros de geografia, história, matemática, 

etc., fortalecendo a prática da alfabetização e da escrita literária entre os membros da comunidade. 

Segundo Bicalho, “[...] é assim que vemos nascer um novo e rico acervo literário a ser consumido 

também pela sociedade envoltória” (BICALHO, 2007, p. 120).  

A literatura maxakali impressa, oriunda da oralidade (da tradição ancestral), vem com 

suas próprias especificidades. Para o autor, sua recepção também demanda os cinco sentidos do 

corpo, uma vez que se centra no aparato performático. A leitura da matéria ancestral alude a uma 

leitura e conhecimento de mundo maxakali, ao conhecimento ancestral, aos saberes deste povo, à 

forma particular que esta cultura tem enquanto sabedoria. Essa experiência ancestral, agora 

encontrada no impresso, imprime os entendimentos sagrados e de resistência, também uma 

recepção de morfologia e sintaxe, cujos sentidos vão tomando forma paulatinamente sob o 

guarda-chuva da literatura indígena.  Nos maxakali, a adoção da escrita alfabética e da língua 

portuguesa para a publicação dos livros acompanha a língua materna (tronco linguístico macro-



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

222 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

jê), e enfatiza a importância dela, como podemos ver na obra Livro de cantos rituais maxakali 

(2004)1.  

Neste processo do oral ao impresso, no qual transitam os povos indígenas, vemos uma 

conexão cultural que não se dissocia da tradição ancestral, mas inscreve outros sentidos que, 

adaptando-se dentro desse novo suporte (o livro, as mídias sociais) e nessa nova rede que atua 

(mercado editorial, academia, concursos literários)2, alcança leitores não indígenas e, por 

consequência, maior espaço para reivindicação de saberes e demandas, seja no campo 

epistemológico, seja no campo político. Graúna (2013) refletindo sobre as faces desse gênero 

emergente (sob a forma do escrito), reitera que devemos ler a literatura indígena sob o signo da 

tradição e das relações que ela vai apresentando nesse processo híbrido de culturas (indígena com 

não indígenas) e práticas (da oralidade para o impresso), uma vez que: 

 

 

Gerando a sua própria teoria, a literatura escrita dos povos indígenas no Brasil 

pede que se leiam as várias faces de sua transversalidade, a começar pela 

estreita relação que mantém com a tradição oral, com a história de outras 

nações excluídas (as nações africanas, por exemplo), com a mescla cultural e 

outros aspectos fronteiriços que se manifestam na literatura estrangeira e, 

acentuadamente, no cenário da literatura nacional. (GRAÚNA, 2013, p. 19)  

 

 

A herança da tradição e as diferentes relações que, paulatinamente, ganham forma nesse 

decurso podem ser vistas nas obras dos autores indígenas. Nesse conjunto literário indígena 

escrito pelos autores desde si mesmos, a partir de suas próprias culturas e levando-se em conta a 

situação de marginalização em que vivem, vemos uma constelação de formas e sentidos que se 

originam conforme a ancestralidade e as práticas adotadas (como a escrita alfabética) desde o 

contato com o “branco”. Os efeitos resultantes do contato não podem ser vistos como 

ambivalentes ou dicotômicos, nesse cenário, ou como uma imediata anulação da alteridade 

ameríndia, mas a partir do modo como, nessa relação, movimentam-se os escritores, as lideranças 

e os artistas e qual o sentido dessa relação na atuação estética e política deles enquanto diferença.  

 

 

2 A sistematização da literatura indígena: do mito transcrito à autoria atribuída aos 

indígenas e o ‘eu-nós lírico-político’ 

 

Behr (2017) situa três momentos da literatura indígena no país: os mitos transcritos, as 

literaturas ditas didáticas e a literatura de autores individuais autoproclamados indígenas. O 

                                                             
1 Ver on-line: <http://livrosdafloresta.letras.ufmg.br/cantos_sons_01.php>. 

 
2 Daniel Munduruku recebe em 2017 o prêmio Jabuti com a obra Vozes Ancestrais. Ver on-line: 

<http://premiojabuti.com.br/apuracao/f2-dt311017-1507/>. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

223 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

reconhecimento desses três momentos sistematiza muito bem desde a emergência até a atualidade 

do movimento literário indígena contemporâneo.  

O primeiro momento consiste no resultado material de um trabalho não indígena com 

origem indígena, ou seja, a coleta dos mitos indígenas transpostos para o impresso por outrem 

não indígena, desde viajantes, antropólogos a linguistas e assessores. Nesse primeiro momento, 

não há uma atribuição de autoria aos indígenas, nem de caráter coletivo, tampouco individual. 

Para Barra (2014), a ação colonizadora extremamente violenta “visando o completo apagamento 

da cultura dos povos indígenas deu lugar ao quase desaparecimento da autoria indígena até o final 

da década de 70 do século XX” (BARRA, 2014, p. 61). A figura do autor indígena, portanto, já 

havia sido inaugurada no período colonial por meio da ação de escritores e tipógrafos guarani, tal 

como aponta Eduardo Neumann (2009).  

Em considerações acerca da alfabetização nas reduções guaranis pelos jesuítas, 

D’Angelis (2007, p. 12) conclui que a escrita em língua indígena, “a despeito de o Guarani e o 

Tupi terem sido escritos e até impressos em várias obras já nos séculos XVI e XVII”, não era uma 

necessidade e nem interesse das sociedades indígenas no Brasil durante aqueles séculos, e sequer 

no século XIX e a maior parte do século XX.  Contudo, concordamos com Barra (2007, p. 61), 

quando ela afirma que “[...] a figura do autor indígena precisou de alguns séculos de incessante 

resistência para se fazer sentir como presença viva”. Em outras palavras, não se tratava, como 

situa D’Angelis acima, de estar interessado em aprender a língua portuguesa e a consequente 

escrita alfabética, mas de sobreviver ao colonizador ainda sem as políticas mínimas em defesa do 

indígena no Brasil, como o reconhecimento das tradições, territórios e saberes. Nas palavras do 

escritor indígena Olívio Jekupé (2009), sobre o povo guarani, resistir já é uma grande vitória:  

 

 

[...] nossos parentes guaranis, até os dias de hoje, com 500 anos de resistência, 

ainda falam a língua e vivem ainda as histórias que sempre foram faladas de 

geração em geração. Isso é uma grande vitória, porque não foi fácil viver 500 

anos de massacre e violência e ainda manter a própria cultura. (JEKUPÉ, 2009, 

p. 17)  

 

 

O segundo caso refere-se à literatura que emana de projetos pedagógicos. Aqui, sob a 

coordenação do Ministério da Educação e da Cultura, as universidades e as ONGs “se encarregam 

dos diferentes projetos que dão origem a uma literatura pedagógica produzida por e para os 

próprios índios em áreas indígenas, as mais das vezes em cursos de formação para professores 

indígenas” (BEHR, 2017, p. 267). Barra (2014), aludindo Almeida (1999) e seu Ensaio sobre a 

literatura indígena contemporânea no Brasil, observa que as obras publicadas ditas de caráter 

pedagógico passaram a significar para os professores indígenas “um trabalho de editoração: texto 

verbal, imagem, projeto gráfico” (BARRA, 2014, p. 5). Isto é, não se trata apenas do trabalho na 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

224 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

edição bilíngue ou na mensagem textual, senão que isso também reflete as intenções culturais de 

cada etnia, muitas vezes procurando passar os traços étnicos vividos no oral, no corpo, em rituais 

como preocupação de representá-los no impresso.  

Lima (2012) investigando as características da emergência do livro indígena postula duas 

dimensões encontradas a fim de salvaguardar a oralidade, a historicidade e a cultura no registro 

impresso: a primeira dá-se por meio do texto, da mensagem e da língua; e a segunda refere-se ao 

livro como objeto físico, ao seu projeto gráfico, isto é, a plataforma visual (layout) em cores, 

tipografia, design, etc., bem como seu aspecto editorial (textos, linguagem, conteúdo). Essas 

dimensões apresentadas pela autora são recorrentes em outros projetos que visam à publicação de 

material pedagógico para a aldeia e para o dar-se a conhecer extemporâneo a ela. Essa confecção, 

em sua maioria, envolve um coletivo de professores e alunos indígenas, pesquisadores, linguistas, 

antropólogos, assessores, etc., e “são editados em programas de formação, financiados e 

distribuídos pelo Estado, em parceria com universidades e ONGs, tais como a Comissão Pró-

Índio do Acre ou o Instituto Socioambiental” (LIMA, 2012, p. 60).  

Lima apresenta em seu trabalho uma catalogação que contabiliza 538 títulos indígenas, 

incluídos aí os de autoria individual e também coletiva (em sua grande maioria) até a data de 

publicação de sua dissertação, no ano de 2012. Sabemos que outros autores indígenas publicaram 

obras depois dessa data e seguem atualizando esse número, tais como Daniel Munduruku, Davi 

Kopenawa, Cristino Wapichana, Jaider Esbell, Márcia Kambeba, para citar alguns.  

A seguir apresentamos algumas obras que fazem parte desse segundo momento, 

resultantes de projetos pedagógicos. A título de esclarecimento, a pesquisa apresentada a seguir 

foi retirada da minha dissertação (PERES, 2015) e é o resultado de um breve levantamento de 

obras de autoria coletiva que correspondem às confecções realizadas pelos indígenas e ajudantes, 

seja no formato de livro ou de cartilha, ou de manuais. O Ministério da Educação e a Secretaria 

de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade – MEC/SECAD publicou, no ano de 2008, 

em parceria com o Núcleo Transdisciplinar de Pesquisas Literaterras, vinculado à Faculdade de 

Letras da Universidade Federal de Minas Gerais, sob a organização de Nilza Figueiredo e Susana 

Grillo Guimarães, um conjunto de livros no total de 84 obras, sob o título de Materiais Didáticos 

e Para-Didáticos em Línguas Indígenas. Esses materiais são resultados de políticas voltadas à 

promoção da efetividade dos direitos culturais, linguísticos e educacionais dos povos indígenas. 

Esta coletânea reúne várias obras de autoria coletiva, dentre elas podemos citar algumas que 

abarcam a região do Acre: Aprender Nukini, do povo Nukini; kene Yositi, do povo Katunina; 

Nixi Pae – O espírito da Floresta, do povo Huni Kui. Da produção que abarca a Universidade 

do Estado do Mato Grosso – UNEMAT estão as seguintes obras: Iypwiwe Arexemoonãwa 

Ra’ygãwa, do povo Tapirapé, sendo que esta obra é resultado do trabalho do professor Xarió’i 

Carlos Tapirapé, da aldeia Tapi’itãwa. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

225 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Podemos citar, ainda, o Laboratório de Pesquisas em Etnicidade, Cultura e 

Desenvolvimento – LACED. O LACED está localizado no Setor de Etnologia do Departamento 

de Antropologia do Museu Nacional/UFRJ. Entre as várias obras que podem ser encontradas no 

sítio online, podemos citar: O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas 

no Brasil de hoje, publicada em 2006, de Gersem dos Santos Luciano – Baniwa; Povos indígenas 

e a lei dos “brancos”: o direito à diferença, publicada em 2006, de autoria coletiva reunindo Ana 

Valéria Araújo, Joênia Batista de Carvalho – Wapixana, Paulo César de Oliveira – Pankararu, 

Lúcia Fernanda Jófej – Kaigang, Vilmar Martins Moura Guarany e S. James Anaya; A escola na 

ótica dos Ava Kaiowá, publicada em 2012, de Tonico Benites. 

Como podemos perceber, as publicações das obras são recentes e abrangem uma gama de 

etnias geograficamente descentralizadas que fomentam a pesquisa e o ensino aos povos indígenas, 

dando auxílio e muitas vezes subsídio para a produção e propagação de seus materiais produzidos 

individual e coletivamente. 

As características das obras indígenas que pudemos observar são as dimensões do texto, 

mensagem e língua, ao lado de seu projeto gráfico, tal como postulado por Lima (2012). Outra 

característica dessa literatura de caráter mais didático é que o sujeito principal da narração é o 

“nós”, autor coletivo, resultado do trabalho da comunidade em conjunto, como vimos acima. Behr 

argumenta, nesse sentido, que o livro torna-se uma ferramenta para os indígenas “para se 

representarem perante o mundo exterior à aldeia, mas também meio de definir a própria 

identidade” (BEHR, 2017, p. 269). As palavras de Olívio Jekupé mostram a importância da 

educação escolar e de como tais projetos colaboram para a formação cidadã e também para a 

preservação cultural e a resistência indígena:  

 

 

Acredito que nossas comunidades têm que lutar para que haja escola em suas 

aldeias, porque o futuro da defesa de nosso povo está na educação. É através 

do conhecimento que teremos líderes fortes e preparados. O dominante usa 

dessa arma para nos enfrentar, para nos humilhar. Se temos que enfrentá-los, 

por que não usar dessa arma? Uma arma que não precisa de guerra; só de 

conversa, discurso. (JEKUPÉ, 2009, p. 16)  

 

 

O terceiro caso, por fim, trata dos autores indígenas que dão ênfase à sua alteridade e que 

escrevem livros e são publicados por editoras, começando a ser conhecidos e a consolidar-se no 

cenário artístico-literário nacional. Como argumenta a autora, neste terceiro momento, a escrita 

tem um papel de combate e defesa dos valores indígenas, como também podemos ver na fala de 

Olívio Jekupé:  

 

 

Nós indígenas temos que ser como os grandes líderes que lutaram pelo nosso 

povo; temos que ser fortes e acreditar na arma que usamos para lutar que é 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

226 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

escrever. O presente, o futuro está mudando e a literatura será nossa grande 

arma para defender nosso povo. (JEKUPÉ, 2009, p. 15)  

 

 

Tomamos como ponto de partida este terceiro momento para analisarmos a especificidade 

que argumentamos haver nas obras indígenas, às vezes de modo expresso, outras de modo mais 

implícito, que é o conceito da voz-práxis em termos do eu-nós lírico-político, condição central 

para a atuação dessa voz-práxis indígena nos cenários acadêmicos e político-sociais. 

Compreendemos o ‘eu-nós’ como uma intrínseca relação de alteridade que une à voz e à autoria 

individual, o ‘eu’ enquanto sujeito histórico, o ‘nós’, a memória coletiva/mítica da tradição 

ancestral comunitária. Isto é, esse conceito problematiza e leva-nos a teorizar a especificidade do 

material indígena publicado no impresso que envolve esse conceito que consideramos 

fundamental no âmbito literário indígena contemporâneo: a autoria coletiva e a autoria individual 

enquanto correlação intrínseca. O primeiro refere-se à manufatura da obra em caráter coletivo, 

explicitado no momento da sistematização apresentada por Behr; o segundo representa este 

terceiro momento em que encontramos os escritores indígenas na atualidade, apropriando-se de 

ferramentas como a escrita e a mídia para autoexpressão.  

Em outras palavras o ‘eu-nós’ é o reconhecimento das formas das pessoas (eu, singular, 

sujeito histórico; nós, plural, sujeito mítico) coabitando a narrativa indígena como forma de 

expressão que se formula na alteridade indígena, ainda que a narrativa, crônica, romance, conto, 

ficção (todos ao modo indígena) assinale nome individual e automaticamente dê-se a alcunha de 

autoria individual. Nesse caso, é preciso ver a matéria ancestral existente na criação estética, é 

preciso reconhecer que “os mitos da comunidade constituem fonte de inspiração extremamente 

presente e inesgotável” (BEHR, 2017, p. 275). Em obras assinaladas como sendo de autoria 

coletiva também encontramos o ‘eu’, sobretudo em obras que assinalam o coletivo ‘Pataxó, 

Maxakali, Tupinambá’, etc. Nestas, o conceito cunhado por Costa (2014) de autobiografia 

extrospectiva destaca a inscrição do sujeito histórico, o autor indígena em sua individualidade, 

capaz de exprimir a sua voz. Contudo, apesar de destacar a importância da voz individual isolada, 

descontextualizada, a autora ressalta a tradição à qual é pertencente. Em síntese, com o conceito 

do ‘eu-nós’ trata-se de perceber que a história pessoal e o destino coletivo são a matéria para a 

voz-práxis indígena via literatura.  

Compreendemos o predicado ‘lírico-político’ partindo de uma epistemologia própria ao 

universo indígena e considerando o movimento de resistência pelo qual militam. O termo lírico-

político é um conceito formulado a fim de captar a expressão adveniente dos próprios indígenas 

que, buscando na ancestralidade a matéria para expressão e na violência histórica a matéria para 

resistência, marcam a cena literária na contemporaneidade pela conjuntura cultural e específica 

que apresentam. ‘Lírico-político’, portanto, é a expressão da memória e da alteridade sob o signo 

de resistência. Tal conceito ‘eu-nós lírico-político’ justifica o que temos chamado de voz-práxis 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

227 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

indígena, atuação literária e política em defesa de sua condição de minoria, a partir da sua 

diferença e da sua singularidade (DANNER; DORRICO, 2017, p. 130). 

Desde os mitos transcritos, passando pela literatura que emana de projetos pedagógicos 

até a autoria individual, reconhecemos que os momentos situados não são períodos delimitados 

no tempo ou no espaço. Essas diferentes ações acontecem, ainda nos dias de hoje, 

simultaneamente em aldeias e com escritores publicando livros em caráter individual. Para Behr, 

“a adoção da escrita não distancia das raízes o indígena que escreve: pelo contrário, permite-lhe 

reafirmar seu legado e tradições” (BEHR, 2017, p. 277). Nesse sentido, Daniel Munduruku 

(2016), pode ser tomado como exemplo. Se a obra de Daniel Munduruku é vista como sendo de 

autoria individual, logo em sua apresentação ele desmistifica qualquer pretensão de autoria 

moderna, aquela que afirma que o autor é um sujeito solitário e destituído de qualquer contexto 

social e cultural. Walter Benjamin (1987), em sua obra Magia e técnica, arte e política, afirma 

ser o romancista o indivíduo solitário, figura correspondente ao nascimento do romance na 

modernidade:  

 

 

Podemos fazer uma travessia marítima e cruzar o oceano, sem terra à vista, 

vendo unicamente o céu e o mar. É o que faz o romancista. Ele é o mudo, o 

solitário. [...] O romancista se separou do povo e do que ele faz. A matriz do 

romance é o indivíduo em sua solidão, o homem que não pode mais falar 

exemplarmente sobre suas preocupações, a quem ninguém pode dar conselhos, 

e que não sabe dar conselhos a ninguém. Escrever um romance significa 

descrever a existência humana, levando o incomensurável ao paroxismo. 

(BENJAMIN, 1987, p. 59)  

 

 

Contrário a esta compreensão de autoria moderna, de um escritor individual, solitário e 

descontextualizado, temos o exemplo do escritor indígena Daniel Munduruku que reforça em sua 

escrita sua voz histórica inextricavelmente à voz ancestral, herança tradicional de seu povo 

munduruku, isto é, apresentando uma autoria individual ligada ao seu contexto étnico e cotidiano. 

Se nesta obra a ênfase está na voz do sujeito histórico, enquanto liderança e militante indígena, 

diretor do Instituto Uka – Casa de Saberes Ancestrais, que visa à promoção da literatura indígena, 

a voz ancestral, isto é, o ‘nós’, manifesta-se na valorização da tradição e da memória (individual 

e coletiva):  

 

 

Nessa época, a gente vivia um pouco isolado dos grandes centros, e por isso 

ficamos na curiosidade. À noite, os velhos contavam histórias antigas que 

traziam fenômenos semelhantes: tremores de terra. Nas histórias, diziam que 

era a fúria dos ancestrais. Eles estavam tristes com os seres humanos, e por 

isso faziam a terra tremer para que as pessoas tomassem juízo. Eu ouvia tudo 

aquilo sempre agarrado à saia de mamãe. Estava com medo de que os 

ancestrais quisessem me pegar por eu ter feito alguma coisa ruim. 

(MUNDURUKU, 2016, p. 16) 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

228 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

A presença manifesta da subjetividade, do ‘eu’, na composição das memórias dispostas 

de Daniel ao longo da obra, vem acompanhada das experiências do conhecimento tradicional. 

Mas não só, elas também estão adjuntas da consciência da violência histórica pelo qual passam 

os povos indígenas no país, como podemos ver na passagem a seguir:  

 

 

A literatura é, para nós, uma forma de atualizar nossos conhecimentos antigos. 

Por intermédio dela, pretendemos desconstruir a imagem negativa que fizeram 

de nós [...]. É isso que procuramos manter vivo nos livros que escrevemos, nos 

filmes que produzimos, nas músicas que compomos, nos cantos que dançamos, 

nas universidades que frequentamos. Atualizar nossos saberes ancestrais 

usando os equipamentos que a sociedade, dita civilizada, criou é a nossa 

maneira de mostrar que não somos seres do passado, muito menos do futuro. 

Essa atualização mostra que estamos na Terra para ficar e queremos ensinar 

nossa maneira de manter o planeta vivo, queremos gritar para o mundo todo 

que somos parte e que ainda dá tempo de reverter o quadro vermelho de sangue 

que foi pintado ao longo de nossa história. Ainda dá tempo. (MUNDURUKU, 

2016, p. 192-193) 

 

 

O predicado ‘lírico-político’ sintetiza bem a expressão ameríndia porque expõe as formas 

de expressão da escrita indígena. Em Daniel Munduruku vemos, simultaneamente, a literatura 

como veículo para anúncio dos saberes tradicionais, quando ele afirma ser a literatura o veículo 

de atualização dos saberes antigos, e para a enunciação da voz indígena desde si mesma junto à 

denúncia da violência histórica sofrida e vivida pelos povos indígenas, uma vez que ele enfatiza, 

por meio da metáfora quadro vermelho de sangue pintado ao longo da história, sua consciência 

política.  

Olívio Jekupé é outro escritor indígena que marca a cena literária contemporânea no país. 

Em seu texto, já aludido anteriormente, Literatura escrita pelos povos indígenas (2009), ele 

elenca oito títulos em que assinala autoria individual, marcando os anos de 1993 até 2007: 

Leopólis Inesquecível (1993), 500 anos de angústia (1999), O saci verdadeiro (2000), Iarandu, o 

cão falante (2002), Xerekó arandu a morte de Kretã (2002), Arandu Ymanguaré (2003), Ajuda 

do saci Kamba’i (2006). Também podemos encontrar do autor A mulher que virou urutau (2011), 

autoria junto à sua esposa Maria Kerexu, Tekoa – conhecendo uma aldeia indígena (2011) e As 

queixadas e outros contos guaranis (2013). A escrita voltada à literatura está no cerne do 

fortalecimento da luta indígena no papel de liderança assumido por Olívio Jekupé. Para ele, a 

escrita não é assumida como o sinônimo de apagamento da tradição oral, mas como ferramenta 

essencial de resistência no presente:  

 

 

Através dela [da escrita] podemos mostrar ao mundo nossos problemas que 

acontecem no Brasil diariamente: terra sendo roubadas, rios sendo destruídos, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

229 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

índios assassinados, índias estupradas e tantas outras coisas mais. E poucos 

sabem disso. Por isso eu via na escrita pelos próprios indígenas como uma 

grande arma para a defesa de nosso povo. (JEKUPÉ, 2009, p. 13)  

 

 

O eu-nós na obra de Olívio encontra-se na ficção (ao modo indígena, na contação do 

conhecimento ancestral guarani) que reúne “coletividade, mitos e encantos nos modos de 

constituir o nome próprio do indígena” (COSTA, 2014, p. 77). Em O saci verdadeiro (2002), 

composta por duas histórias, vemos o Saci Pererê (kamba’i) na versão indígena constituída e 

reapropriada no estilo criativo de Jekupé. Em outras palavras, a versão folclorizada na cultura 

brasileira por Monteiro Lobato, agora é recontada nas palavras de um indígena que se vale da 

matéria ancestral para estetizá-la a seu modo partindo da ancestralidade guarani. A ficcionalização 

indígena não se dissocia dos saberes tradicionais, mas o enfatiza, reorienta-se à visão indígena do 

autor, trazendo a especificidade da própria cultura: as personagens são os seres ancestrais, o 

espaço é o da aldeia e o da cidade, contudo, sempre ligado à natureza, o tempo é ao mesmo tempo 

o mítico e o presente, e a intenção possui caráter lírico-político, uma vez que busca mostrar os 

saberes tradicionais e reforçar a militância indígena. Para Costa (2014), o nós está sempre nos 

modos de coletivizar as ações e os sentimentos de pertencimento, tal como podemos ver na obra 

de Olívio Jekupé e nos demais escritores indígenas na contemporaneidade. Em outras palavras, 

nas autorias e vozes individuais, de sujeitos indígenas singulares, vemos que a coletividade está 

associada na formulação criativa dos diferentes gêneros (romance, conto, contação de histórias, 

crônica, memórias, depoimentos, testemunho, etc.) e em diferentes suportes (livros e mídias 

sociais).  

A queda do céu: palavras de um xamã yanomami (2015), de Davi Kopenawa e Bruce 

Albert, narra a trajetória do xamã yanomami Davi Kopenawa na constante relação de história 

pessoal e destino coletivo. Classificada como autobiografia, depoimento, memória, biografia, 

encontramos nela o ‘eu-nós lírico-político’ que explicita a pessoa indígena em sua diferença 

epistemológica e ontológica. O livro traz uma especificidade acerca da autoria, ou da relação do 

que chamamos de ‘eu-nós’: 1) a autobiografia indígena por meio da narração de Kopenawa em 

que o “eu” é singular, mas também plural, ‘eu’, enquanto sujeito histórico, e o ‘eu’ enquanto 

sujeito mítico e ancestral, foco do nosso estudo neste texto. Segundo Albert, co-autor do texto, 

responsável pela escrita, o que encontramos em A queda do céu é visto do seguinte modo:  

 

 

O “eu” narrador não é apenas duplicado pelo efeito autobiográfico. Pode 

também ser habitado por uma multiplicidade de vozes que constituem um 

verdadeiro mosaico narrativo. Esse é particularmente o caso de Davi 

Kopenawa, como ele mesmo sempre lembra em suas falas. Em primeiro lugar, 

para além de suas reflexões e lembranças pessoais, suas palavras se referem 

constantemente aos valores e à história de seu povo, e nos são transmitidas 

enquanto tais. Nesse caso, o “eu” narrador é indissociável de um “nós” da 

tradição e da memória do grupo ao qual ele quer dar voz. Portanto, o que 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

230 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ouvimos é um “eu” coletivo tornado autoetnógrafo, movido pelo desejo ao 

mesmo tempo intelectual, estético e político de revelar o saber cosmológico e 

a história trágica dos seus aos brancos dispostos a escutá-lo. (KOPENAWA; 

ALBERT, 2015, p. 539) 

 

 

A queda do céu intercambia elementos antropológicos, literários, etnográficos e 

autobiográfico ao modo indígena. A etnografia surge nessa obra a partir do sentido 

contemporâneo, ou seja, ela abrange diversas maneiras de pensar e escrever sobre a cultura do 

ponto de vista da observação do participante. Esta visão, que “supõe mútua projeção” (KLINGER, 

2006, p. 119), valoriza e oportuniza a expressão indígena não a derrocando como subalterna na 

produção de conhecimento, mas permitindo um papel ativo e protagonista. Por outro lado, a 

autobiografia evidencia a presença multicultural do xamã yanomami, pois, ao falar da própria 

vida, ele ressalta fronteiras entre sua vida individual e subjetiva, bem como da vida política e 

coletiva própria do grupo. Essas múltiplas perspectivas convidam-nos ao exame das 

particularidades que os povos indígenas, os autores indígenas, apresentam na publicação de suas 

obras.  

A obra pode ser considerada autobiográfica, mas não pertence a um gênero narrativo 

tradicional em que o antropólogo transcreve uma narração. Para Albert, os registros do 

depoimento de Davi não cabem nos cânones autobiográficos clássicos (nossos ou dos 

Yanomamis), pois os relatos dos episódios cruciais de sua vida mesclam inextricavelmente 

história pessoal e destino coletivo. Significa dizer que o ‘eu-nós lírico-político’ capta a expressão 

e a forma indígenas nas suas múltiplas manifestações. Segundo Costa e Xucuru-Kariri (2014): 

 

 

Essa simbiose entre “eu” e “nós” não significa a diluição da autoria ao ponto 

de a perdermos de vista, mas sim uma autoria que se realiza na ambivalência 

dos efeitos desses dois extremos. Nessas histórias não há um “eu” absoluto, 

posto que sempre surge mediado, ou mesmo implicado, no “nós” narrativo. 

Tampouco se pode dizer que a autoria coletiva seja absoluta, pois há um 

reconhecimento na apresentação das obras de que se trata de uma versão da 

história de um povo dentre outras versões, mediada em língua portuguesa por 

um antropólogo. Por vezes, parece que a narrativa é distante do próprio 

narrador, que simplesmente relata algo do passado, aparentemente desconexo 

à sua história de vida, mas em outras oportunidades o texto é recheado de 

referências biográficas, pelo fato de o mito ser constituinte do próprio narrador, 

que relata a sua vida por meio da história de seu clã. É essa ambivalência entre 

a primeira pessoa e a terceira pessoa do singular que sugere não só a ampliação 

da noção de gênero autobiográfico, da qual falamos, mas também a 

desmontagem da ideia de um eu indivíduo individualizante. (COSTA E 

XUCURU-KARIRI, 2014, p. 96, grifo nosso)   

 

 

No que se refere à autoria, seja em termos de narrador (Davi Kopenawa) junto ao 

antropólogo (Bruce Albert), ou de autoria individual (Daniel Munduruku, Olívio Jekupé) vemos 

que, o que Costa e Xucuru-Kariri chamam de ambivalência entre a primeira pessoa do singular e 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

231 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

a primeira pessoa do plural, pensada em termos autobiográficos e no seu alargamento conceitual, 

é uma ênfase na desmontagem da ideia de um eu indivíduo individualizante, solitário e 

descontextualizado. Esse postulado nos leva a refletir acerca da recepção das produções de um 

único autor na relação com o coletivo étnico da tradição ancestral, ao ‘nós’, tal como pudemos 

ver em alguns exemplos acima. 

 

 

Considerações finais 

 

A tradição ancestral e a violência histórica são apresentadas, neste texto, como matéria 

para autoexpressão, autovalorização, resistência e re-existência via literatura como crítica que se 

faz necessária ao presente. No primeiro capítulo, observamos que nas tradições orais do povo 

araweté e do povo maxakali encontram-se um elevado caráter estético nos cantos, nos rituais, que 

justificam uma qualidade literária, reforçando o argumento de que há literatura em sociedades 

orais. Essa matéria, quando passada para o impresso, quando os indígenas adotam ferramentas 

antes de uso quase exclusivas dos “brancos”, traduz-se no livro, em diferentes formas de 

expressão como crônica, (auto)biografia, memória, ficção, etc., no sentido de autoexpressão e 

luta. Isto é, trazendo como marca sua alteridade e apresentando características próprias à sua 

tradição, tais como as pessoas ‘eu-nós’ e o predicado ‘lírico-político’, conceituados como termos 

capazes de legitimar algumas das características dessa literatura emergente. A breve 

sistematização da literatura indígena contemporânea, o mito transcrito, a literatura adveniente de 

projetos pedagógicos e a literatura assinalada por escritores como sendo de caráter individual 

(desde si mesmos), faz um panorama dessas diferentes formas que se acumulam nessa conjuntura 

literária. Desse modo, nosso objetivo foi fortalecer a voz indígena por meio de comentários 

críticos acerca de sua produção, que, apresentando suas histórias ancestrais (sua oralidade), 

também aproveitam para denunciar o despejo, a exclusão e a morte, ou seja, a violência histórica. 

Tais matérias, advenientes da cultura e da história indígena no país, possibilitam, como 

argumenta Behr, a revisão das noções de literatura, buscando perceber como as diferentes 

expressões reversas à noção ocidentalizada também podem ser postuladas como “literatura” 

ligadas à própria cultura. Os escritos contra-hegemônicos ocupam um espaço de tensão, mas é 

nessa tensão, diz Dalcastagnè (2012), que se constrói o mundo do conhecimento, fugindo ao mito 

da homogeneidade que se supõe compor a literatura brasileira.  

 

REFERÊNCIAS 

 

BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os 

povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

232 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

BARRA, Cynthia de Cássia Santos. Literaturas de autoria indígena e revitalização das línguas 

indígenas. In: Revitalização de língua indígena e educação escolar indígena inclusiva. Anari 

Braz Bomfim e Francisco Vanderlei Ferreira da Costa (Org.). Salvador: Empresa Gráfica da 

Bahia/EGBA, 2014. 

 

BEHR, Héloïse. A emergência de novas vozes brasileiras: uma introdução à literatura indígena 

no Brasil. In: MELLO, Ana Maria Lisboa de; PENJON, Jacqueline; BOAVENTURA, Maria 

Eugenia. Momentos da ficção brasileira. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2017, p. 259-279. 

BENITES, Tonico. A escola na ótica dos Ava Kaiowá: impactos e interpretações indí- genas. 

Rio de Janeiro: Contra Capa, 2012. 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. Tradução de Sérgio Paulo Rouanet; prefácio Jeanne Marie Gagnebin. 3. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1987. 

 

BICALHO, Charles. Yãmîy maxakali: um gênero nativo de poesia. In: Aletria, v. 16, jul-dez, p. 

119-132, 2007. 

CÉSAR, América Lúcia Silva. Lições de Abril: a construção da autoria entre os Pataxó de 

Coroa Vermelha. Salvador: EDUFBA, 2011. 

 

COSTA, Suzane Lima. Povos indígenas e suas narrativas autobiográficas. In: Estudos 

Linguísticos e Literários, Salvador, n. 50, p. 65-82, jul-dez., 2014.  

COSTA, Suzane Lima; KARIRI, XUCURU-KARIRI, Rafael. Conversações sobre 

povos indígenas em práxis autobiográficas, In: Pontos de Interrogação, Bahia, v.4, 

n.2, jul./dez., 2014. 

 
DALCASTAGNÉ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um território contestado. 

Vinhedo: Editora Horizonte, 2012.  

D'ANGELIS, Wilmar da Rocha. Como nasce e por onde se desenvolve uma tradição escrita 

em sociedades de tradição oral? Campinas, SP: Curt Nimuendajú, 2007. 

 

DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie. A literatura indígena como crítica da 

modernidade: sobre xamanismo, normatividade e universalismo – notas desde A queda do céu: 

palavras de um xamã yanomami de Davi Kopenawa e Bruce Albert. In: O eixo e a roda, Belo 

Horizonte, v. 26, n. 3, p. 129-156, 2017. 

 

FINNEGAN, Ruth. O significado da literatura em culturas orais. In: QUEIROZ, Sônia (Org.). A 

tradição oral. FALE: MG, 2006.  

GRAÚNA, Graça. Contrapontos da literatura indígena contemporânea no Brasil. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

 

JEKUPÉ, Olívio. Literatura escrita pelos povos indígenas. São Paulo: Scortecci, 2009.  

 

KLINGER, D. I. Escritas de si, escritas do outro: autoficção e etnografia na narrativa 

latino-americana contemporânea. 2006, 204 f. Tese (Doutorado em Letras) – Programa 

de Pós-Graduação de Letras: Instituto de Letras, Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro – UERJ Rio de Janeiro, 2006. 

 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 

yanomami. 1ª edição. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

233 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 
LIMA, Amanda Machado Alves de. O livro indígena e suas múltiplas grafias, 2012. 154 f. 

Dissertação (Mestrado em Letras) – Programa de Pós-Graduação em Letras: Estudos Literários, 

Universidade de Minas Gerais, 2012.  

 

LIMA, Antônio Carlos de Souza; BARROSO, Maria Macedo (Org.). Povos indígenas e 

universidades no Brasil: contextos e perspectivas, 2004-2008. 1. ed. Rio de Janeiro: E-papers, 

2013.  

 

MUNDURUKU, Daniel. Memórias de índio: uma quase autobiografia. Porto Alegre: 

Edelbra, 2016. 

 
NEUMANN, Eduardo. De letra de índios cultura escrita e memória indígena nas reduções dos 

guaranis do Paraguai. In: Varia História, Belo Horizonte, v. 25, n. 41, p. 177-196, jan./jun, 

2009.  

 

PERES, Julie Stefane Dorrico. Autoria e performance nas narrativas míticas 

indígenas amondawa. 2015, 97f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários), 

Universidade Federal de Rondônia, Porto Velho, Rondônia, 2015.  

 

RISÉRIO, Antônio. Palavras canibais. In: Revista USP, São Paulo, n.13, p. 26-43, 

mar./abr./mai. 1992.  

 

______. Oriki orixá. São Paulo: Perspectiva, 1996. 
 

[Recebido: 20 nov. 2017 – Aceito: 04 dez. 2017] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

234 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

MEMÓRIAS DE ÍNDIO: 

UMA LEITURA HUMANIZADORA DA LITERATURA INDÍGENA DE 

DANIEL MUNDURUKU 

 

Nathally Regina M. N. Campos 

 

RESUMO: O artigo em questão pretende compor uma análise da função humanizadora da literatura 

indígena tendo como objeto específico de trabalho a obra Memórias de Índio: uma quase autobiografia de 

Daniel Munduruku. O autor e professor paraense pertence ao povo Munduruku, que, até o século XIX, 

ocupava o Vale do Tapajós de forma dominante. Esta nação indígena, hoje, luta para manter-se na região e 

preservar sua tradição guerreira. Objetiva-se articular considerações acerca do caráter autobiográfico e, ao 

mesmo tempo, ficcional da obra e elaborar uma reflexão acerca do papel da literatura indígena no âmbito 

social e de sua relação com o conceito de humanização proposto por Antonio Candido em alguns de seus 

textos. Busca-se problematizar a cristalizada condição ordinária que esta escrita parece ocupar em 

comparação a literaturas produzidas no contexto ocidental e ressaltar a relevância dos referidos textos para 

a difusão e conhecimento desta pluricultura meramente denominada cultura indígena. 

 

Palavras-chave: Literatura indígena. Humanização. Civilização.  

 

ABSTRACT: This article intends to compose an analysis of the humanizing function of the indigenous 

literature having as specific object of work in Indian Memories: an almost autobiography of Daniel 

Munduruku. The Brazilian author and professor belong to the Munduruku people, who until the 19th 

century occupied the Tapajós Valley in a dominant way. his indigenous nation today struggles to stay in 

the region and preserve its warrior tradition. It aims to articulate considerations about the autobiographical 

and, at the same time, fictional character of the work and to elaborate a reflection on the role of indigenous 

literature in the social sphere and its relation with the concept of humanization proposed by Antonio 

Candido in some of his texts. It is tried to problematize the crystallized ordinary condition that this writing 

seems to occupy in comparison to literatures produced in the occidental context and to emphasize the 

relevance of the mentioned texts for the diffusion and knowledge of this pluriculture, merely denominated 

of indigenous culture. 

 

Keywords: Indigenous literature. Humanization. Civilization. 

 

1 Uma “quase” autobiografia 

 

E o que serei? Pó, apenas pó que se juntará ao universo e 

alimentará a fantasia de nossa própria humanidade. Eu me 

juntarei a todos os outros seres que andaram por aqui e 

dos quais também eu sou memória a granel.  

 

MUNDURUKU,  2016 

 

Memórias, literatura, ancestralidade, engajamento. Expressões que buscam 

sintetizar de forma genuína o que Daniel Munduruku propõe disseminar com a 

idealização de Memórias de Índio: uma quase autobiografia. O autor paraense, de origem 

indígena, pertence ao povo Munduruku, que hoje habita regiões nos estados do 

                                                             
 Mestranda em Estudos de Literatura, UFF. E-mail: nathallyregina@hotmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

235 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Amazonas, Pará e Mato Grosso. Daniel não viveu em sua aldeia de origem, mas conviveu 

com os costumes aldeenses passados por seu avô e seu pai. O autor permaneceu envolvido 

pelas tradições indígenas durante toda sua infância e, ao ingressar numa escola salesiana, 

passou a ter contato com pessoas fora de seu convívio recorrente. 

De acordo com o último censo realizado pela Secretaria Especial da Saúde Indígena 

(Seasi), em 2014, existiam apenas 13.755 representantes do povo Munduruku, 

concentrados principalmente em aldeias próximas ao rio Cururu, afluente do Rio Tapajós. 

Devido à perda de território para áreas de garimpo, esses indígenas de tradição guerreira, 

modificaram seus hábitos de vida e atividades produtivas incorporando a prática 

garimpeira aos trabalhos desempenhados pelo grupo. Desde o início do século XX, 

missões religiosas atuam nas aldeias e convivem harmoniosamente com os rituais 

culturais e sagrados praticados pelos indígenas.  

Quanto ao aspecto cultural, as atividades desenvolvidas pelos Munduruku 

mostram-se bastante diversificadas e profusas envolvendo uma compilação de canções e 

poesias, o uso de instrumentos musicais, confecção de cestas, peneiras e artigos em 

cerâmica. Ainda que em grande contato com grupos externos não indígenas e sofrendo 

interferências de distintas culturas, o povo Munduruku permanece com suas tradições e 

costumes e convive pacificamente com as diversidades que lhe são apresentadas. Conduta 

esta que, se amplamente adotada, permitiria absolutas compensações e parcos infortúnios. 

Ainda em crescente atividade literária, Daniel Munduruku formou-se em Filosofia 

e atuou como professor do ensino básico. Produziu uma vasta bibliografia e mantém-se 

como um dos principais representantes e propagadores da literatura indígena brasileira. 

Destaca-se por seu envolvimento nas questões de preservação da cultura indígena por 

intermédio da educação e da escrita. Em Memórias de Índio: uma quase autobiografia, 

obra publicada em 2016, o professor traz uma narrativa relativamente ímpar em relação 

às suas produções anteriores que objetivam aproximar a literatura indígena “oral” da 

prática literária desenvolvida para um público infantil não indígena. 

Colaborador enfático da literatura infanto-juvenil por meio de seus livros de contos, 

mitos e histórias de seus ancestrais indígenas, o autor traz nesta obra uma narrativa 

autobiográfica permeada de inventividade, sonhos e realizações. Percebe-se uma 

composição que se pretende autobiográfica, no entanto, não ambiciona uma representação 

fiel da realidade, em virtude, pressupõe-se, dos relatos mais distantes ocorridos em sua 

primeira infância e descritos de forma mais imaginativa. Pressupõe-se uma preocupação 

evidente em apresentar o cunho social e transformador de sua escrita, contudo a narrativa 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

236 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

constitui-se de pequenas crônicas propositalmente estruturadas a focar na composição 

subjetiva central filtrada por acontecimentos rotineiros e genéricos.  

 
Eu tinha 6 anos ou menos quando a rede em que eu estava deitado começou a 

balançar sozinha. Comecei a chorar compulsivamente, e logo minha foi mãe foi 

ao meu encontro. Por alguns minutos, a casa balançou e a gente pensou que ia 

desmoronar. (...) Algumas vezes, cheguei a perguntar sobre o ocorrido, mas 

meus pais diziam que não se lembravam disso. O interessante é que meus irmãos 

também não se lembram do ocorrido. (MUNDURUKU, 2016, p. 17-18) 

 

Dividida em três capítulos centrais que destacam os ciclos de sua formação humana 

e intitulados de Criança, Juventude e Vida adulta, a obra é composta de pequenas 

crônicas que giram em torno de sua vida de modo geral, contam memórias de sua infância, 

a dificuldade de adaptação na escola fora da aldeia, a experiência de exclusão, a 

adolescência no seminário, a educação religiosa, as realizações na vida adulta e, 

principalmente sua atividade literária voltada para a ruptura de inúmeros paradigmas 

nocivos que margeiam a literatura indígena e não permitem que seja vista por sua 

importante contribuição cultural e função humanizadora: 

 

A literatura é, para nós, uma forma de atualizar nossos conhecimentos antigos. 

Por intermédio dela, pretendemos desconstruir a imagem negativa que fizeram 

de nós e mostrar que somos parte da aventura de ser brasileiros, ainda que 

tenhamos diferenças em nossa compreensão de humanidade. (...) Atualizar 

nossos saberes ancestrais usando os equipamentos que a sociedade, dita 

civilizada, criou é nossa maneira de mostrar que não somos seres do passado, 

muito menos do futuro. Essa atualização mostra que estamos na Terra para ficar 

e queremos ensinar nossa maneira de manter o planeta vivo, queremos gritar para 

o mundo todo que somos parte e que ainda dá tempo de reverter o quadro 

vermelho de sangue que foi pintado ao longo de nossa história. 

(MUNDURUKU, 2016, p. 192-193) 

 

Assim como os capítulos sugerem uma evolução de caráter biológico, a escrita 

também parece amadurecer. As crônicas iniciais mostram-se ainda absorvidas da fantasia 

própria das lembranças infantis; a narrativa percebe-se, embora envolvida numa 

perspectiva central autobiográfica, induzida à ficção. No entanto, de acordo com a 

sequência temporal designada inicialmente pelos títulos dos capítulos, os textos tornam-

se cada vez mais comprometidos com a representação genuína de sua trajetória, visto que 

seu objetivo precípuo configura-se no registro da importância de seu percurso para o 

desenvolvimento de seu trabalho social por intermédio da literatura. 

É na infância que Munduruku passa a ter contato com o mundo fora da aldeia e a 

escola aparece como instituição responsável por este encontro e pelas transformações 

experienciadas pelo jovem. A transição entre o menino que devorava mangas direto do 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

237 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

pé e transformava seus caroços em brinquedos, o jovem que se tornaria gráfico offset e o 

adulto que recebeu uma educação religiosa, tornou-se seminarista, decidiu-se pela 

carreira acadêmica e pelo envolvimento nas causas sociais; inaugura-se por intermédio 

das convenções da ordem religiosa mantenedora da instituição escolar frequentada pelo 

autor por determinação do governo. A educação mostrou-se fundamental para a sua 

competente e efetiva trajetória de dedicação social.  

Embora o menino gostasse da escola, a convivência com os colegas e o aprendizado 

de uma nova língua, desde o início, foram ocorrências complicadas a serem administradas 

por uma criança. A organização social e as práticas coletivas adotadas na cidade 

confundem o garoto que traz, de sua vida simples na aldeia, valores distintos daqueles 

apresentados a ele agora. O narrador relembra a difícil adaptação na escola devido à 

rejeição da maioria dos alunos e do rótulo de “índio” que recebera em sua chegada. 

Contudo, destaca não reconhecer as diferenças que os afastavam e que pareciam tão 

visíveis aos olhos de seus companheiros e rememora, comparativamente, a educação 

recebida na tribo e as condutas sociais da comunidade indígena. O autor ressalta que o 

termo “índio” produz uma conotação pejorativa, ou mesmo, idealizada do verdadeiro 

sentido da palavra.  

 

(...) quando fui me aproximando do local, um deles apontou o dedo para mim e 

gritou: “Olha o índio que chegou na nossa escola!!! Olha o índio! Eu fiquei 

olhando para todas as partes, procurando o tal índio! Achei que era um 

passarinho que eu não conhecia! (MUNDURUKU, 2016, p. 21) 

 

Como já citado anteriormente, Daniel Munduruku não pretende, precipuamente, 

nesta obra, difundir a cultura e as histórias pertinentes ao seu povo de forma ficcional, 

entretanto, alguns trechos invocam lembranças que fazem referência, superficialmente, 

aos hábitos de vida da aldeia com o objetivo de comparação entre a comunidade indígena 

e a comunidade em que fora “incluído”. Estas memórias de cunho essencialmente crítico 

em relação a uma sociedade excludente que parece se colocar acima das demais, na 

verdade, reforçam a sapiência e a temperança de um povo estigmatizado como 

“primitivo”. 

 

Lembro de meu avô dizendo que é preciso valorizar nossa história para não nos 

deixar vencer por esta sociedade de consumo que quer a gente escravos do ter. 

Ele afirmava que a gente corria o risco do esquecimento quando se deixava levar 

pela ingratidão. Nós não podemos nunca esquecer de onde viemos para não 

desejar humilhar, escravizar, diminuir ou desmerecer as pessoas com as quais a 

gente convive em nosso cotidiano. (MUNDURUKU, 2016, p. 56) 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

238 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

O autor sugere uma segmentação das atribuições entre homens, mulheres, idosos e 

crianças, embora essa divisão não hierarquize esses grupos. De maneira oposta, todos 

participam das práticas coletivas de forma igualitária desempenhando papéis distintos e 

uniformemente valorizados para que a comunidade em geral seja beneficiada, e não 

apenas poucos. A família é valorizada e cada membro desempenha papel distinto e 

fundamental na criação dos jovens. Os idosos, por suas experiências, são respeitados e 

estimados, bem como, as mulheres que atuam categoricamente na rotina familiar e 

coletiva. 

 

Com o passar do tempo, a gente vai entendendo a função que cada uma dessas 

pessoas ocupa em nossa vida. Vamos descobrindo que os pais são nossos 

provedores e educadores. São eles que nos alimentam, nos banham, nos ensinam 

a andar (...) Depois percebemos que os irmãos servem como suporte para esse 

aprendizado. Servem também para brigar com a gente. Os primos são nossos 

colegas de jogos e brincadeiras. Tios e tias são nossos outros pais. Mas para que 

servem um avô e uma avó? Eles servem para educar nosso espírito. (...) Trazem 

consigo a experiência de ter vivido e compreendido os sentidos de existir. 

(MUNDURUKU, 2016, p. 30) 

 

Desse modo, pelo exposto acima, faz-se imperativo uma reflexão acerca do papel 

da literatura indígena transmitida por Daniel Munduruku. O autor almeja, especialmente, 

que a sua literatura humanize, à medida que “é um grito de libertação” (MUNDURUKU, 

2016, p. 204) e pretende “formar pessoas conscientes de seu pertencimento ao mundo em 

que vivemos” (MUNDURUKU, 2016, p. 201). À luz de Antonio Candido, ao postular 

acerca das funções desempenhadas pela literatura na formação do homem, pode-se 

atribuir à literatura aqui analisada um caráter humanizador, visto que agrega dentre outras 

interpretações, a função psicológica, que provê a necessidade humana de fantasia; e a 

função social, que contribui para uma concepção crítica do ser social em formação, 

asseguradas pelo crítico como fundamentais.  

Entretanto, verifica-se uma visão, por vezes, paradoxal e altiva em relação às 

literaturas produzidas em contextos específicos. Acerca das proposições supracitadas, 

pretende-se problematizar a interpretação de Antonio Candido em relação às acepções de 

literatura humanizadora em alguns de seus textos e contrapô-las à obra analisada.  

 

Há no estudo da obra literária um momento analítico, se quiserem de cunho 

científico, que precisa deixar em suspenso problemas relativos ao autor, ao valor, 

à atuação psíquica e social, a fim de reforçar uma concentração necessária na 

obra como objeto de conhecimento; e há um momento crítico, que indaga sobre 

a validade da obra e sua função como síntese e projeção da experiência humana. 

Tendo assim demarcado os campos, vejamos algumas coisas sobre a literatura 

como força humanizadora, não como sistema de obras. Como algo que exprime 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

239 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

o homem e depois atua na própria formação do homem. (CANDIDO, 1972, p. 

82) 

 

2 A função humanizadora da Literatura Indígena 

 

Antonio Candido afirma, em muitos de seus textos, a atuação da literatura na 

organização de uma sociedade e sua capacidade de humanização. Segundo o crítico, não 

há organização social que não sofra influência de manifestações literárias, se forem 

concebidas de forma ampla, como exposições escritas ou orais provenientes das práticas 

coletivas de um determinado grupo; visto que todo e qualquer indivíduo, em algum 

momento, de alguma forma, pôs-se em proximidade a gêneros como canções populares, 

anedotas, histórias em quadrinho. Desta forma, Candido afirma:  

 

Ora, se ninguém pode passar vinte e quatro horas sem mergulhar no universo da 

ficção e da poesia, a literatura concebida no sentido amplo a que me referi parece 

corresponder a uma necessidade universal, que precisa ser satisfeita e cuja 

satisfação constitui um direito. (CANDIDO, 2011, p. 177) 

 

Entende-se por literatura, nesse contexto, instrumento essencial para formação de 

uma sociedade e seu equilíbrio, ferramenta atuante na educação e responsável pelo 

posicionamento ideológico e cultural dos indivíduos. Isto posto, pressupõe-se que, para o 

autor, ligado ao conceito de humanização está o conceito de civilização e a literatura 

constitui componente imprescindível neste processo humanizador capaz de organizar 

uma sociedade e dar-lhe civilidade por meio do contato com sua construção ordenada.  

Ainda consoante Antonio Candido, a literatura exerce função elementar na 

sociedade como parte da formação social e educacional de um indivíduo. A obra literária 

representa o homem e contribui para a construção de sua identidade social, funcionando 

como esboço da experimentação humana.  Deste modo, o crítico afirma que ao pensarmos 

em literatura, algumas de suas funções destacam-se como indissociáveis de sua 

característica humanizadora, e, ao tomarmos como objeto de análise a obra de 

Munduruku, observa-se a imediata justificabilidade de sua teoria.  

A função psicológica a qual o autor se refere fundamenta-se “numa espécie de 

necessidade universal de ficção e de fantasia, que de certo é coextensiva ao homem, pois 

aparece invariavelmente em sua vida, como indivíduo e como grupo, ao lado da satisfação 

das necessidades mais elementares” (CANDIDO, 1972, p. 82-83). A literatura supre a 

indispensabilidade de ficção que o homem manifesta, visto que frequentemente relaciona-



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

240 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

se com a realidade, por vezes sendo uma representação ou tentativa de explicação de 

ocorrências factuais. Outrossim,  

 

(...) as criações ficcionais e poéticas podem atuar de modo subconsciente e 

inconsciente, operando uma espécie de inculcamento que não percebemos. (...) 

Talvez os contos populares, as historietas ilustradas, os romances policiais ou 

de capa-e-espada, as fitas de cinema, atuem tanto quanto a escola e a família 

na formação de uma criança ou adolescente. (CANDIDO, 1972, p. 84) 

 

A obra literária, do ponto de vista de Candido, ainda teria uma função educativa, 

no sentido de que, atua na vida do indivíduo para que este seja naturalmente apresentado 

a lídima sociedade em que se insere, mesmo que a intenção e a conveniência tradicionais 

esforcem-se em submetê-la aos moldes de uma sociedade conservadora. A literatura “age 

com o impacto indiscriminado da própria vida e educa como ela, – com altos e baixos, 

luzes e sombras” (CANDIDO, 1972, p. 84). Por último, contudo, não menos importante 

do que as outras funções, Candido afirma que a literatura tem a atribuição de 

conhecimento do mundo e do ser, o que consiste na apresentação de uma realidade 

“inspirada no real”, mas com autonomia significativa. Portanto, cabe à literatura 

comunicar distintas experiências e realidades ao leitor, todavia, ao desviar-se de uma 

interpretação contextual fidedigna e moldar uma perspectiva baseada na fonte real de 

inspiração, o autor confere maior expressividade ao texto, o que confirma sua função 

humanizadora.  

Infere-se, portanto, a partir do disposto, que a literatura indígena produzida por 

Daniel Munduruku participa do conceito de literatura humanizadora estabelecido por 

Candido, visto que, atendendo às funções designadas, representa o real e o ficcional em 

uma narrativa autobiográfica que, além de prover a necessidade humana de fantasia 

mediante às composições imaginativas, também não almeja uma representação mimética 

dos fatos; além de alcançar uma temática social a partir da apresentação da realidade 

indígena e por meio dela construir uma interpretação própria, engajada e nem sempre 

conveniente para a sociedade tradicional.  

No entanto, a trajetória paradoxal de Candido acerca dos aspectos sociológicos que 

envolvem a literatura configura-se à medida que, na soma de alguns de seus textos, o 

autor, ao mesmo tempo em que reconhece a presença de formas de literatura em todas as 

culturas, as hierarquiza. Observa-se que os conceitos difundidos pelo professor em 

relação à literatura humanizadora referem-se a uma literatura específica, de características 

e particularidades delineadas por Candido em distintos textos redigidos em diferentes 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

241 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

contextos produtivos de sua vivência profissional; logo, foram analisados alguns de seus 

textos para que se chegasse à composição do conceito de literatura humanizadora 

proposto por ele e se fizesse uma contraposição com a narrativa indígena Memórias de 

Índio.  

Em O Direito à Literatura, Candido, primeiramente, declara que a literatura 

constitui ferramenta de expressão humana e organização social, no entanto, a partir do 

aprofundamento de suas observações, percebe-se um estreitamento do conceito de 

literatura anteriormente empenhado.  

 

Quando digo que um texto me impressiona, quero dizer que ele me impressiona 

porque a sua possibilidade de impressionar foi determinada pela ordenação 

recebida de quem o produziu. Em palavras usuais: o conteúdo só atua por causa 

da forma, e a forma traz em si, virtualmente, uma capacidade de humanizar 

devido à coerência mental que pressupõe e que sugere. (CANDIDO, 2011, p. 

180) 

 

Assim, constata-se que a aplicabilidade de uma literatura verdadeiramente 

humanizadora dar-se-á por suas propriedades formais satisfatórias ligadas a um conteúdo 

igualmente expressivo. As construções mais formais, ao contrário das orais ou populares, 

mostram-se mais eficientes quanto à sua competência humanizadora, de acordo com o 

crítico.  

Mesmo em Formação da literatura brasileira, Candido confere um lugar 

secundário à literatura brasileira desde sua origem ao defini-la como produto de um 

contexto social associado às influências estéticas das produções européias. 

 

Há literaturas de que um homem não precisa sair para receber cultura e 

enriquecer a sensibilidade; outras, que só podem ocupar uma parte da sua vida 

de leitor, sob pena de lhe restringirem irremediavelmente o horizonte. Assim, 

podemos imaginar um francês, um italiano, um inglês, um alemão, mesmo um 

russo e um espanhol, que só conheçam os autores da sua terra e, não obstante, 

encontrem neles o suficiente para elaborar a visão das coisas, experimentando as 

mais altas emoções literárias. 

Se isto é impensável no caso de um português, o que se dirá de um brasileiro? 

(CANDIDO, 1959, p. 9) 

 

O autor propõe uma valorização da literatura produzida na Europa, apontada como 

universal e suficiente em si mesma. Desta forma, a partir deste modelo literário ocidental, 

outras literaturas ainda em construção obrigam-se ao espelhamento em sua composição 

bem-sucedida e, de maneira ajustada, agregam as particularidades locais numa associação 

próxima ao ideal. Desde sua concepção, “comparada às grandes, nossa literatura é pobre 

e fraca” (1959, p. 10), pois, frequentemente, aproveita-se das questões locais para compor 

enredos excessivamente provincianos que reduzem as obras a meras composições 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

242 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

desprovidas de valor universal. Sua validade e relevância estão numa produção de sentido 

localizada que circula entre interlocutores específicos. 

 

A literatura do Brasil, como a dos outros países latino-americanos, é marcada 

por este compromisso com a vida nacional no seu conjunto, circunstância que 

inexiste nas literaturas dos países da velha cultura. Nelas, os vínculos neste 

sentido são os que prendem necessariamente as produções do espírito ao 

conjunto das produções culturais; mas não a consciência, ou a intenção, de estar 

fazendo um pouco da nação ao fazer literatura. (CANDIDO, 1959, p. 18) 

 

Neste contexto, constata-se que a literatura indígena, exemplar de literatura 

brasileira, embora há muito renegada como tal, constitui, para Antonio Candido, literatura 

menor, não só pelo já exposto, mas também por diversas características  que a tornam 

muito mais uma elaboração folclórica do que propriamente literária na visão do crítico. 

Contudo, faz-se imperativo assinalar que este ponto de vista deveras linear e hostil 

corrobora a concepção quase global de que, entre culturas, há etapas de progresso e que 

os povos indígenas situam-se num estágio ínfimo em relação às culturas ditas 

“civilizadas”, e que por este motivo, não há importância em suas produções. A obra 

escrita por Daniel Munduruku revela o quão condenável mostra-se esse paradigma. O 

autor pretende com sua literatura difundir as tradições de seu povo e torná-las universais, 

bem como provar que também têm papel humanizador, à medida que promovem 

transformações sociais e orientam o indivíduo a coexistir harmonicamente. 

 

A tarefa a que nos propomos é reeducar as novas gerações de brasileiros para 

que consigam nos olhar com a dignidade que merecemos. Para isso, não 

podemos fazer um enfrentamento violento como nos tempos antigos, mas usar 

das mesmas armas que foram utilizadas para estabelecer seu preconceito: a 

escrita e a literatura. Por meio delas, inventaram rivalidades, criaram guerras de 

extermínio, difundiram os estereótipos e preconceitos e, principalmente, 

dividiram-nos para poderem dominar nossos saberes ancestrais. 

(MUNDURUKU, 2016, p. 191) 

 

Segundo Daniel Munduruku, a literatura foi usada como instrumento de 

desagregação social e, subsistir neste propósito é permanecer no lugar comum de que ela 

é produzida por poucos e para poucos. No entanto, se a expectativa maior da literatura é 

a humanização, nada mais coerente do que utilizá-la como fonte de integração entre povos 

e culturas distintas, não inferiores ou superiores. 

Antonio Candido refuta a noção de que a literatura brasileira seja resultado de 

culturas que conviveram simultaneamente no processo de colonização do país, já que 

declara que as contribuições africana e indígena não exerceram influência significativa 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

243 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

na construção de uma literatura nacional e que essas manifestações não passaram de 

atividades folclóricas sem amplitude e permanecem como tal. O autor ressalta que: 

 

Levando a questão às últimas consequências, vê-se que no Brasil a literatura foi 

de tal modo expressão da cultura do colonizador, e depois do colono 

europeizado, herdeiro dos seus valores e candidato à sua posição de domínio, 

que serviu às vezes violentamente para impor tais valores, contra as solicitações 

a princípio poderosas das culturas primitivas que os cercavam de todos os lados. 

Uma literatura, pois, que do ângulo político pode ser encarada como peça 

eficiente do processo colonizador. (CANDIDO, 2006, p. 199)  

 

Do mesmo modo que Candido reconhece a imposição dos padrões literários 

europeus de forma eversiva, também ratifica sua superioridade em relação ao produto 

cultural nacional da época, o que colaborou para a perda de espaço da literatura indígena 

no processo de elaboração de uma identidade literária nacional. Ao considerar a cultura 

aqui desenvolvida como primitiva, o autor ratifica a premência de outras, inclusive no 

processo de dominação territorial. Para que a cultura nacional fosse substituída 

gradualmente pela do colonizador, foi necessária uma literatura deveras eficiente no que 

tange a imposição de novas referências. Em outras palavras, a imposição de uma nova 

cultura deu-se a partir da supressão das manifestações já existentes. 

 

Se o termo genocídio remete à idéia de “raça” e à vontade de extermínio de uma 

minoria racial, o termo etnocídio aponta não para a destruição física dos homens 

(caso em que se permaneceria na situação genocida), mas para a destruição de 

sua cultura. O etnocídio, portanto, é a destruição sistemática dos modos de vida 

e pensamento de povos diferentes daqueles que empreendem essa destruição. 

Em suma, o genocídio assassina os povos em seu corpo, o etnocídio os mata em 

seu espírito. (CLASTRES, 2010, p. 78-79) 

 

De acordo com Clastres, além do extermínio de uma raça, realizou-se uma 

aniquilação das formas de expressão desses povos. A representatividade indígena na 

literatura brasileira passa pela ficção e pelos aspectos alegóricos, além de produzir um 

discurso de valorização distinto da prática de anulação vivenciada por estes povos. A 

questão indígena, por conseguinte, percebe-se apenas representada no contexto literário 

brasileiro por autores não indígenas, mas se conserva dissociada de uma autoria 

propriamente original. Acerca desta proposição, Librandi-Rocha reitera: 

 

O fato é que civilizações aborígenes sempre fizeram parte do programa da 

literatura brasileira; no entanto, os modos de sua inserção sempre foram via 

delegação; salvo engano, não há nenhum discurso aborígene, assinado por índios 

até o século XX, como parte da literatura brasileira, a não ser como citação, fonte 

ou inspiração. Trata-se, pois, de um lugar-comum desabitado, despovoado das 

gentes que intenta representar, situação que vem mudando radicalmente com a 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

244 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

inserção de escritores indígenas e a multiplicação de estudos sobre as poéticas 

ameríndias no século XXI. (LIBRANDI-ROCHA, 2014, p. 173) 

 

Neste contexto, Daniel Munduruku revela-se como intérprete de parte da cultura 

indígena brasileira desvelada por intermédio da literatura, para uma sociedade que por 

muito tempo mostrou-se apática ao que de mais expressivo e característico irrompe de 

nosso território. 

Em Literatura e Subdesenvolvimento, Antonio Candido, mais uma vez, ao referir-

se à cultura e à literatura, institui as manifestações literárias europeias como influência 

fundamental para a estruturação de outros sistemas simbólicos, sem qualquer destaque 

para as demais produções literárias, visto que defende o que chama de debilidade cultural 

ocasionada pelo baixo desenvolvimento econômico de países latinos. Dentre alguns 

fatores de ordem social, o analfabetismo e o convívio com inúmeras línguas contribuiriam 

para a degradação da literatura (CANDIDO, 2006, p. 172). Infere-se, neste contexto, que 

a produção literária oral elaborada pelos indígenas não participa do conceito de literatura 

defendido pelo professor, posto que sua abordagem pressupõe a escrita como exigência 

compositiva desta. No entanto, ao considerar-se o objeto de análise em questão, percebe-

se, em alguns apontamentos feitos por Daniel Munduruku, a importância da oralidade 

como meio de integração social e valorização dos ensinamentos provindos dos ancestrais 

e que trazem o equilíbrio natural e instintivo necessário a humanização. 

 

Educar a sociedade brasileira para que veja com outros olhos sua diversidade 

ancestral é uma jornada dura, difícil. Requer constância, confiança, fé. Não é um 

passe de mágica, mas um exercício de perseverança. Especialmente quando se 

lida com uma história que vem sendo construída há muitos séculos. Uma história 

contada a partir de um ponto de vista. (...) Essa história eurocêntrica foi forjada 

junto com a sociedade brasileira. Nesse novo povo não cabia ancestralidade 

indígena, apenas a europeia. Os ancestrais da terra deviam ser esquecidos, 

excluídos, exterminados, deletados para que nascesse um país novo. O resultado 

desse olhar foi a perseguição implacável contra os naturais da terra e contra suas 

espiritualidades, consideradas “coisas do demônio”. (MUNDURUKU, 2016, p. 

190-191)  

 

Quanto à atividade artística, para Antonio Candido, há distinções entre as produções 

de homens ditos civilizados e primitivos. Ao compor esses níveis de produções, o autor 

agrega valores a determinadas manifestações e as relaciona mais com a organização social 

dos grupos do que propriamente com a autoria. A literatura oral dos povos “primitivos” 

vincula-se à ordenação coletiva e às tradições culturais destes, pois sua total interpretação 

não tem autonomia no próprio texto e está enleada a outras manifestações secundárias. 

As performances, os gestuais compõem a interpretação final: 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

245 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

Feitas para serem incorporadas imediatamente à experiência do grupo, à sua 

visão do mundo e da sociedade, pouco significam separadas da circunstância, 

pois, sendo palavra atuante, são menos e mais do que um registro a ser animado 

pelo deciframento de um leitor solitário. (CANDIDO, 2006, p. 57) 

 

Portanto, percebe-se que, para o autor, a literatura configura manifestação 

representativa de uma sociedade, contudo não se obriga ao arraigamento a contextos 

secundários. O texto verdadeiramente humanizador submete-se a ele mesmo, e não 

necessita de exibições de outra natureza para cumprir esse papel. Quanto mais 

“civilizada” a literatura for, mais distante dos hábitos sociais conservar-se-á. Os 

imbróglios cotidianos com que uma sociedade rústica conviveria, desencadeariam uma 

necessidade de representação em suas manifestações literárias, enquanto, numa sociedade 

desenvolvida sem privações, a literatura voltar-se-ia para concepções mais simbólicas e 

metafóricas, atendendo a expectativas imateriais, fora do âmbito meramente concreto.  

Observa-se, entretanto, que a literatura humanizadora de Daniel Munduruku 

pretende transpor a fragmentação social e gradação literária qualitativa impostas desde a 

composição de nossa literatura e compromete-se também com a apresentação de uma 

comunidade que não se simplifica por suas carências, mas pelas experiências de convívio 

sintônico com a natureza, pela interação ímpar com o etéreo, pelo respeito 

desierarquizado aos outros seres sem hierarquização de espécies e pela responsabilidade 

coletiva. 

 

(...) do lugar de onde vim, no meio da floresta e em comunidade indígena. Ajudar 

as pessoas nada tinha de caridade ou altruísmo. Gostar dos outros era algo muito 

comum, especialmente porque todos nós vivíamos como iguais, não havendo 

aqueles que tinham mais e outros que tinham menos; não havia crianças 

passando necessidades ou abandonadas nas ruas; não havia fome ou 

necessidades básicas não satisfeitas. Tudo era relativamente harmônico e 

funcionava bem. (MUNDURUKU,  2016, p. 85-86) 

 

O autor em questão promove, de certo, uma percussão no modelo de literatura 

humanizadora proposto por Candido, porquanto nos submete a uma reflexão acerca da 

sociedade que, de fato, reuniria competências de humanização por meio de sua literatura. 

Faz-se fundamental o questionamento de que uma sociedade exclusora promotora de 

literatura semelhante não parece apta a humanizar e/ou civilizar. No entanto, uma 

literatura “primitiva” que traduz a conduta e os hábitos de um grupo social baseados na 

sabedoria ancestral justifica a humanização que as manifestações literárias são capazes 

de alcançar. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

246 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

3 Considerações finais 

 

Nossa literatura é um grito de libertação. E este nasce 

quando há opressão entalada na garganta. O Brasil tem 

esse grito entalado, mas ainda não conseguiu descobrir 

como libertar-se porque foi educado para ser submisso, 

para aceitar sem questionar.  

 

MUNDURUKU (2016) 

 

A partir da obra indígena, objeto de análise deste trabalho, oportunizou-se uma 

postura cuidadosa à temática social desenvolvida por Daniel Munduruku e a importância 

da divulgação da cultura indígena no âmbito escolar e literário em geral. Percebe-se 

significativo apreender a literatura indígena como constituinte da literatura brasileira e 

representante de uma atual minoria intensamente produtiva culturalmente.  

Munduruku relata em sua obra a dificuldade de adaptação numa sociedade 

moralmente distinta de seu grupo social, em que as disparidades são acentuadas e 

encaradas como algo nocivo e inferior, contudo essa rejeição e intolerância sofridas por 

ele mesmo ainda criança, tornaram-no consciente de seu papel como educador. O autor 

concentrou sua produção literária em histórias para crianças não indígenas, proposta que 

vai ao encontro das perspectivas de incentivo à interação com a literatura indígena ainda 

nas primeiras etapas escolares e consequente apropriação das experiências relatadas como 

parte da formação do homem. 

Em Memórias de índio: uma quase autobiografia, o professor reflete sobre a 

inclusão do indígena na sociedade “civilizada” tomando por base suas experiências como 

tal e sua relação com esta condição. Por vezes, quis esquecer suas origens, pois, desse 

modo, esse processo teria sido menos complicado, entretanto seu físico não lhe permitia 

negar suas origens. Isto posto, faz-se imperativo a problematização dessa sociedade 

“civilizada” que trucida e aniquila culturas específicas até que seus representantes 

anseiem a perda de sua identidade e sua transformação em simulacros de um percurso 

usurpado.  

O trabalho de humanização obriga-se à percepção do indivíduo inserido social e 

culturalmente, à compreensão de sua natureza e à contribuição em sua formação como 

ser social. Daniel Munduruku cercou-se de iniciativas em prol da humanização pela 

literatura em seu sentido amplo, utilizou o meio acadêmico para ajudar o povo 

Munduruku com os trabalhos de pesquisa desenvolvidos e decidiu que a literatura 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

247 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

favoreceria seu projeto de transformação social levando ao conhecimento das pessoas a 

pluralidade cultural indígena. 

Munduruku (2016, p. 189) apresenta uma literatura “capaz de mudar pensamentos 

errados, estereótipos, preconceitos”, que “aproxima mundos, constrói pontes, gera elos, 

amarra sonhos”. Sua literatura humaniza, ao passo que, sem nos privar do alento e do 

contentamento que a fantasia proporciona, renova as concepções de literatura indígena já 

cristalizadas apresentando composições empenhadas numa mudança de perspectiva 

social em relação à cultura indígena. A literatura o humanizou, à medida que o 

transformou em instrumento de propagação do saber coletivo e o incentivou a empenhar-

se para que “o Brasil finalmente desperte de sua catarse coletiva e alcance, enfim, sua 

liberdade” (MUNDURUKU, 2016, p. 205). 

Embora os estudos neste artigo debatidos tenham ganhado força nas últimas 

décadas, cabe ressaltar que distante estamos de esgotá-los e, a partir das breves 

considerações desenvolvidas, tenciona-se uma despretensiosa contribuição aos trabalhos 

de divulgação e reconhecimento da literatura indígena.  

 

REFERÊNCIAS 

 

CANDIDO, A. A literatura e a formação do homem. Revista Remate de Males: 

Antonio Candido. Campinas: DTL – Unicamp, 1999. 

 

__________. Estímulos da criação literária. In: Literatura e sociedade. Rio de Janeiro: 

Ouro sobre Azul, 2006. 

 

__________. Formação da literatura brasileira. São Paulo: Editora Martins, 1959. 

 

__________. Literatura de dois gumes. In: A educação pela noite. Rio de Janeiro: 

Ouro sobre Azul, 2006. 

 

__________. Literatura e subdesenvolvimento. In: A educação pela noite. Rio de 

Janeiro: Ouro sobre Azul, 2006. 

 

__________. O direito à literatura. In: Vários escritos. Rio de Janeiro: Ouro sobre 

Azul, 2011. 

 

CLASTRES, P. Do etnocídio. In: Arqueologia da violência: pesquisas de antropologia 

política. São Paulo: Cosac Naify, 2010. 

 

LIBRANDI-ROCHA, M. A carta guarani kaiowá e o direito a uma literatura com terra e 

das gentes. Revista Estudos de literatura brasileira contemporânea. Brasília: UnB, 

n. 44, p.165-191, jul./dez. 2014. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

248 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

MUNDURUKU, D. Memórias de índio: uma quase autobiografia. Porto Alegre: 

Edelbra, 2016. 

 

RAMOS, A. Povo Munduruku, 2003.  Disponível em: 

<https://pib.socioambiental.org/pt/povo/munduruku>.  
 

[Recebido: 05 nov. 2017 – Aceito: 05 dez. 2017] 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

249 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

EXPERIMENTALISMO, PERFORMANCE, RESSIGNIFICAÇÃO E 

RESISTÊNCIA: COMENTÁRIOS E BREVE ANÁLISE DE “ERRATA (EM 

FORMA DE SONETO)”, DE FERNANDO AGUIAR 

                                

                             Priscila Vasques Castro Dantas 

 

 

RESUMO: Neste artigo, trato sobre Experimentalismo, ressignificação, performance e resistência. 

Apresento, inicialmente, uma pequena contextualização do Experimentalismo em Portugal, comentando 

tanto sobre o grupo Poesia 61 quanto sobre o grupo Po-Ex, iniciadores do Experimentalismo naquele país. 

Em seguida, falo brevemente da associação da poesia aos meios digitais e também sobre a poesia 

performática e a Polipoesia. Trato ainda das questões da ressignificação e da resistência e, por fim, no 

intuito de demonstrar, ainda que de modo breve, de que maneira dialogam todas essas questões em um 

poema-performance, faço uma rápida análise de “Errata (em forma de soneto)”, performance realizada em 

09 de maio de 2009 pelo experimentalista português Fernando Aguiar. Para as discussões aqui suscitadas, 

conto com a ajuda de textos de E. M. de Melo e Castro, Ana Hatherly, Rui Torres, Fernando J.B. Martinho, 

António Carlos Cortez, Denise Guimarães, Paul Zumthor, Enzo Minarelli, Michel Foucault, Ernesto Sousa 

e do próprio Fernando Aguiar. 

Palavras-chave: Experimentalismo. Ressignificação. Resistência. Poesia portuguesa. Fernando Aguiar.  

ABSTRACT: In this paper, I talk about Experimentalism, redetermination, performance and resistance. I 

show, initially, a small context of Experimentalism in Portugal, commenting on both Poesia 61 and Po-Ex 

group, initiators of Experimentalism in that country. Then, I talk briefly about association of poetry with 

digital media, about performative poetry and polypoetry. I still talk about the issues of redetermination and 

the resistance, and, lastly, in aim to show, even briefly, how all these issues dialogue in a performance 

poem. I do a quick analysis of “Errata (em forma de soneto)”; performance held on May 9, 2009 by 

Portuguese experimentalist Fernando Aguiar. For all discussions made here, I count on the help of texts by 

E. M. de Melo e Castro, Ana Hatherly, Rui Torres, Fernando J. B. Martinho, António Carlos Cortez, Denise 

Guimarães, Paul Zumthor, Enzo Minarelli, Michel Foucault, Ernesto Sousa, and by Fernando Aguiar.  

 

Keywords: Experimentalism. Redetermination. Resistance. Portuguese Poetry. Fernando Aguiar. 

 

 

1 Acerca da Poesia Experimental Portuguesa 

 

O Experimentalismo, como exercício literário, pode ser visto ao longo de toda a 

história da literatura. Experimentar é próprio da criação literária. É possível dizer, 

portanto, que o Experimentalismo, ou seja, que a criação poética que foge dos padrões 

canônicos, é recorrente em toda a Literatura.  

                                                             
 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Letras – Estudos Literários – da Universidade Federal do 

Amazonas (PPGL/UFAM), sob orientação da Prof.ª Dr.ª Rita Barbosa de Oliveira.  

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

250 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Contextualizando a situação portuguesa, vou aos anos de 1960, época em que o 

país vivia sob o regime ditatorial salazarista. Nesse tempo, surgiram duas manifestações 

artísticas no país, o grupo Poesia 61 e o grupo Po-Ex, os quais reviveram a tradição 

vanguardista. Comento brevemente a seguir. 

O grupo Poesia 61, que inaugura, por assim dizer, essa revivescência vanguardista 

em Portugal, retoma o espírito transgressor do início do século XX, reunindo, em cinco 

plaquettes as poesias de Casimiro de Brito, Luiza Neto Jorge, Gastão Cruz, Fiama Hasse 

Pais Brandão e Maria Teresa Horta. Segundo Fernando J. B. Martinho (2011), estes 

poetas operam transgressões que se situam, fundamentalmente, no nível dos códigos 

fônico-rítmicos e da sintaxe.  

Antônio Carlos Cortez afirma que Poesia 61 pode definir-se: 

 

 

I) pelo investimento na dimensão textualista do poema; II) pela 

experimentação lexical e sintática entendida como revolta da linguagem 

poética contra uma opressora linguagem (ou língua) política; III) pela 

redescoberta das vanguardas, em particular o simbolismo e o modernismo; IV) 

pela elaboração de uma subjetividade renovada, a qual deve erguer-se no plano 

da poesia e no próprio engendramento do texto; V) na assunção de uma ideia 

de pesquisa e arqueologia no sentido do discurso poético perante uma realidade 

esvaziada de lógica narrativa (uma historicidade sem teleologia); VI) pela 

exploração da imagem e a liberdade conferida à palavra; VII) pela declaração 

da importância do corpo como leitmotiv literário, mas também enquanto 

questionamento da própria identidade pessoal; VIII) pela destruição de uma 

poética confessional e de teor psicologizante; IX) pela renovação do lirismo, 

agora entendido como interrogação das próprias noções de fingimento, 

assegurando, em todo o caso, a herança pessoana da poesia como pensar que 

sente e sentir que pensa; X) subversão do real à luz de uma ótica de 

transfiguração desse real; XI) pela reflexão metapoética e avanço para a 

concepção do texto como objeto orgânico, segundo uma certa atomização da 

palavra; XII) pelo desejo de mostrar sem ajuizar, posição contrária às poéticas 

presencista e neo-realista; XIII) por fim, pela radical ideia de poema como 

expressão linguística extremada. (CORTEZ, 2011, p. 29) 

 

 

O grupo Po-Ex, que decidiu escolher a designação de Poesia Experimental para 

catalogar as suas atividades, não difere muito, em termos de fazer poético, do grupo 

Poesia 61. Tudo que Cortez afirma servir para definir o Poesia 61 também poderia ajudar 

na compreensão acerca do grupo Po-Ex, no entanto, o grupo Po-Ex optou por ir além da 

experimentação com a palavra que fazia o Poesia 61. Foi com o grupo Po-Ex, ao qual se 

filiam nomes como E. M. de Melo e Castro, Ana Hatherly, Rui Torres, António Aragão, 

António Ramos Rosa, António Barahona, Herberto Helder, Salete Tavares, dentre outros, 

que a Poesia Experimental Portuguesa extrapolou os limites da palavra impressa para 

alcançar a visualidade e a performance, o que seria explorado por muitos anos ainda em 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

251 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Portugal e, no fim dos anos de 1970 e início dos de 1980, seria explorado pelo poeta 

Fernando Aguiar, de quem falarei aqui mais adiante.   

Ana Hatherly, uma das poetisas do grupo Po-Ex, demonstra, em sua obra A casa 

das musas (1995), numa espécie de arqueologia do Experimentalismo Português, que as 

origens deste remontam ao Barroco e ela busca comprovar isso com imagens de textos da 

época barroca em que é possível verificar com clareza o uso da experimentação. Hatherly 

diz, na referida obra, que o seu desejo por pesquisar as origens da poesia visual e 

experimental em Portugal veio não de uma necessidade de comprovar que o 

Experimentalismo Português tinha uma origem e sim de um desejo de compreender o 

trajeto que, em Portugal, essa atitude estética havia feito (HATHERLY, 1995, p. 09-10). 

Segundo ela mesma nos conta na referida obra, o que ela percebeu, ao longo dos mais de 

vinte anos que a pesquisa demandou, foi  

 

a existência de um continuum que estabelecia uma ligação entre o antigo e o 

moderno, que não era confrontação, mas antes uma espécie de reconhecimento, 

de identificação de laços de família. O continuum que eu descobri era o 

continuum do acto criador como processo, de que é preciso tomar-se 

consciência a fim de se jogar eficazmente. 

[...] Para mim, o valor de conhecermos esses textos antigos é a certeza de que 

essas formas existiram, que estão na constelação geral das artes onde tudo 

coexiste, que estão disponíveis e válidas no seu horizonte de expectativa, e que 

as podemos apreciar e estimar sem necessidade de copiar, embora nada nos 

impeça de as glosarmos, reinventando-as, reintegrando-as no nosso convívio. 

(HATHERLY, 1995, p.10) 

 

Vale destacar que o termo Po-Ex surgiu pela primeira vez em 1964, quando se 

organizou o primeiro número da Revista Poesia Experimental. O termo findou por 

nominar também o livro Po-Ex: textos teóricos e documentos da Poesia Experimental 

Portuguesa, organizado por Melo e Castro e Ana Hatherly em 1981.  Nas palavras de Rui 

Torres na sua “Breve apresentação da Poesia Experimental Portuguesa”, presente no 

catálogo eletrônico da Po-Ex (2006), verifica-se o seguinte sobre esse grupo:  

 

A PO-EX opõe-se ao sentimentalismo e ao discursivismo da poesia tradicional 

em geral; rejeita a rigidez da métrica e da rima; propõe o objectivismo e o 

trabalho colectivo para contrabalançar uma herança demasiado pesada de 

psicologismo individualista próprio da geração do Orpheu; sugere a resistência 

e o internacionalismo como forma de rejeitar o projecto nacionalista do 

Futurismo português; e rejeita o discurso ideológico do Neo-realismo e o 

automatismo do Surrealismo, propondo em vez disso uma aproximação ao 

cientismo. (TORRES, 2006) 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

252 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Para E. M. de Melo e Castro, todo o burburinho que se fez nos anos de 1960 e que 

se faz até hoje em torno da Poesia Experimental em Portugal (seja sobre o Poesia 61, seja 

sobre o Po-Ex) só demonstra a sua força de vanguarda desmistificante, renovadora em 

vários níveis. Segundo o autor, “o facto de ter sido persistentemente contestada pelo 

establishment cultural do seu tempo deve ser hoje interpretado semiologicamente como 

um sinal do caminho novo e certo que se tentava abrir na abulia cultural da noite (geradora 

de equívocos e incertezas) que Salazar impunha ao País” (MELO e CASTRO, 1981, p. 

10). 

Após essa introdução acerca da Poesia Experimental Portuguesa quando dos seus 

primeiros caminhos, passo a comentar sobre a evolução desta para uma associação com 

os meios digitais no fazer poético, na qual se integra a performance, e sobre a Polipoesia. 

 

 

2 Sobre a poesia digital, a performance, a Polipoesia, a ressignificação e a resistência  

  

Falando acerca do avançar da tecnologia e da consequente interação da poesia 

com os meios digitais, E. M. de Melo e Castro afirma, em sua Poética do ciborgue – 

antologia de textos sobre tecnopoiesis (2014), que, embora muitas sejam as questões nas 

quais o progresso tecnológico foi maléfico para a humanidade, como no caso do 

desenvolvimento das armas de destruição em massa e dos agrotóxicos, grandes foram 

também os avanços que as tecnologias trouxeram às chamadas “artes tecnológicas” e isso 

possibilitou, inclusive, o surgimento de novas linguagens visuais, as quais trouxeram à 

luz diferentes formas de leitura e de fruição estética, exigindo assim, uma nova abertura 

emocional e mental dos leitores/espectadores, que passaram a interagir com a arte de 

maneira direta (MELO e CASTRO, 2014, p. 18-19). 

E. M. de Melo e Castro diz, ainda, que o avançar da tecnologia vai levar o poeta 

a um nível de envolvimento com a máquina tão significativo a ponto de este se tornar um 

“poeta ciborgue”. Em suas palavras: “agora o ‘eu’ encontra-se potenciado pela sinergia 

com a máquina, o que vai marcar não só a dinâmica do processo criativo como as 

características poéticas das imagens assim obtidas. Essa sinergia é o princípio do que hoje 

se chama de ciborgue” (MELO e CASTRO, 2014, p. 21). 

Ainda discutindo sobre a associação da poesia com os meios digitais, Denise 

Guimarães, em sua obra Comunicação tecnoestética nas mídias audiovisuais (2007), 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

253 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

assim como Melo e Castro, diz que a poesia, mesmo que se associe aos meios digitais vai 

sempre ser poesia, sendo os meios digitais apenas mais uma possibilidade de 

acontecimento estético desta.  

 

De início, uma indagação se faz presente: seria possível aplicar o conceito de 

poema – entendido como uma obra estética composta de palavras que se 

organizam de um modo particular, com suas leis específicas e modos de 

codificação denominados poéticos – às manifestações poéticas em novos 

suportes?  

Minha hipótese é que, salvaguardadas as devidas limitações, a poesia reitera 

seu status enquanto resguarda suas marcas e elementos visuais e sonoros em 

qualquer tipo de suporte; sendo que os multimeios lhe impõem nova roupagem, 

mas não retiram o essencial, o caráter ambíguo e auto-reflexivo da linguagem, 

que se torna mais polissêmica dadas as especificidades das novas mídias. 

(GUIMARÃES, 2007, p. 82) 

 

Voltando a Melo e Castro, observo que ele finaliza essa reflexão acerca do 

envolvimento do poeta com a tecnologia evidenciando que, dentro dessa sinergia que se 

estabeleceu entre poeta e meios digitais, tornaram-se possíveis significações poéticas 

diversas e o “poeta ciborgue” (MELO e CASTRO, 2014, p. 21), interagindo com o mundo 

nesse novo contexto digital que está posto na atualidade, passou a estabelecer um novo 

tipo de relacionamento com seu leitor. “Ler será então a reconstrução de um transcódigo 

que cada infopoema consigo transporta, à espera de ser re-inventado por cada leitor” 

(MELO e CASTRO, 2014, p. 22). 

Essa nova relação com o leitor, que acaba por se constituir parte da construção de 

significação poética para o poeta experimentador, está muito presente no fazer poético de 

Fernando Aguiar, autor do poema-performance escolhido para análise neste artigo. 

Fernando Aguiar constrói, em sua obra, uma significação que se apoia não apenas na 

palavra escrita, mas também na voz dada a essa palavra e na associação dessa palavra à 

tecnologia e à recepção/percepção/fruição do seu leitor/espectador em relação a sua obra, 

especialmente em suas performances, embora a experimentação do artista se associe a 

vários campos das artes. 

Segundo o próprio Aguiar (2010), essa recepção/percepção/fruição, alcançada na 

interação direta com o público na performance, seja por meio da presença física do 

espectador na cena performática, seja por meio de sua presença virtual, possível por conta 

da publicação dos vídeos das performances nos blogues do autor, possibilita ao poeta 

alcançar o “poema total”, ou seja, o poema na sua plenitude comunicacional e 

informacional.  Aguiar afirma que, numa performance, o fato de “o poeta estar no centro 

da acção, confere ao poema uma noção de objectualidade que representa, de certo modo, 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

254 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

(um)a ligação entre este e seu ‘fruidor” (AGUIAR, 2010). Assim, na concepção de 

Aguiar, “a súmula de uma intervenção poética reside precisamente no binômio 

acção/reação” (AGUIAR, 2010), ou seja, o “poema total” se estabelece na interação com 

o fruidor, que, ao receber a obra, imprime nesta sua própria existência e, assim, a 

ressignifica. 

Ainda sobre a sua compreensão de “poema total” e, consequentemente, de 

performance, Aguiar (2010) postula que a poesia performática é a “poesia viva”, que 

amplia os sentidos de quem a recebe em fruição. Ele afirma que essa poesia precisa ter 

uma certa composição para que alcance suas máximas possibilidades, precisando contar 

com os seguintes itens: “volume”, representado na multiplicidade dos objetos em cena; 

“movimento”, percebido na animação que o poeta imprime nos objetos, no modo como 

os manipula, no ritmo sonoro, na forma como a luz é aplicada ao espaço e na utilização 

de suporte tecnológico; “som”, identificado no ritmo sonoro da fala, na presença de 

alguma música de fundo ou mesmo na presença de ruídos, sejam eles pensados para a 

performance ou não; “cor”, presente por meio dos objetos e da luz; e 

“tridimensionalidade”, conceito que ele empresta da escultura para a poesia e que, na 

performance, aparece no modo como o poeta pensa a cena toda e dispõe os objetos 

cênicos (AGUIAR, 2010).  

É, portanto, a partir dessa construção muito bem pensada da performance que 

Aguiar entrega ao seu leitor-espectador a capacidade de interagir com a obra e, assim, por 

meio da fruição que a partir disso se estabelece, ressignificar conceitos enraizados e 

estabelecidos socialmente, como acontece na performance que escolhi discutir neste 

artigo.  

Refletindo sobre o termo performance, Aguiar propõe, em seu texto intitulado “A 

in(ter)venção poética”, publicado na obra A essência dos sentidos (2001), a seguinte 

sistematização conceitual:  

 

 

A performance, ou mais concretamente a “intervenção poética” (já que 

enquanto na performance o corpo é o principal elemento na concretização da 

obra, na “intervenção poética” o corpo funciona mais como instrumento de 

escrita, sendo a escrita em si o mais importante), tem como principal 

caraterística em relação a outros suportes usados na poesia o envolvimento 

físico do próprio poeta como despoletador e fator de consecução do poema. A 

intervenção direta do poeta, ao usar o corpo como veículo de transmissão 

poética e como manipulador dos referentes em cena vem, pela primeira vez, 

tornar a poesia verdadeiramente interativa em todos os níveis. Quer no aspecto 

de conceitos, materiais, técnicas e suportes (porque simultaneamente podem 

ser utilizados outros suportes, como os diapositivos, o gravador, o computador 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

255 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

ou o vídeo), quer também no sentido das relações criador/fruidor. (AGUIAR, 

2001, p. 39) 

 

 

A experimentação advinda da associação aos meios digitais já tomou voz nesse 

artigo nas falas de Melo e Castro e de Denise Guimarães. Do mesmo modo, já houve o 

espaço para o próprio Aguiar demonstrar sua concepção de performance e fruição. Deixo 

vir ao texto, então, a fala de Enzo Minarelli, que discute, para além da performance, as 

questões da voz e, é claro, da poesia oral. 

Minarelli é o responsável pelos postulados teóricos da obra Polipoesia – entre as 

poéticas da voz no século XX (2010), na qual, por meio de descrições e análises, o autor 

apresenta a voz como centro do espetáculo poético, num minucioso olhar lançado sobre 

a construção da cena poética nas vanguardas do século XX. Para o autor, portanto, na arte 

da performance, a voz é a essência do ato performático:  

 

 

A voz em performance [...] é a voz autêntica, arquétipo, xamã oriundo das 

profundezas do corpo, de um corpo do além, voz metafísica, ontológica, uma 

voz sempre dialética, uma voz crítica em sua entidade social, eletrônica em sua 

intermedialidade, natural e artificial, sopro bucal regenerador e deformador, 

voz aleijada, fluxo fonético como fala divina, aceita sem contestação, voz 

régia, voz superior, em sua singularidade, voz vital, força utópica. 

(MINARELLI, 2010, p. 13) 

 

 

Essa voz que se apresenta no centro da poesia performática é, segundo o autor, 

construída a partir de múltiplas experimentações, apoiando-se em suportes diversos, 

sendo os mais atuais os suportes tecnológicos. O autor postula que a construção da poesia 

oral se dá por meio de um minucioso planejamento desta em “partituras” para que, assim, 

o poeta sonoro seja capaz de saber usar a voz da maneira exata para levar o seu espectador 

à fruição (MINARELLI, 2010, p. 17). 

Minarelli diz também que o poeta sonoro parte da noção de que “poesia” é um 

termo “tão marcado quanto o corpo ferido de um soldado fenício, vocábulo cheio de 

implicações, talvez inadequado, não à altura daquilo que exprime” (MINARELLI, 2010, 

p. 42). Diante dessa dificuldade de trabalhar a poesia a partir de um conceito, parte o 

poeta sonoro, segundo o autor, da sua capacidade de explorar a linguagem como um fértil 

terreno de pesquisa e, por meio das palavras, libertar a voz, as sonoridades, a poesia 

(MINARELLI, 2010, p. 43-44). Essa poesia sonora é definida pelo autor como 

Polipoesia, na qual a linguagem é desenvolvida por meio da voz do poeta, dentro do ato 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

256 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

performático e usando todos os elementos que compõem este, deixando claro, contudo, 

que o centro da ação é sempre a voz (MINARELLI, 2010, p. 171). 

Ainda discutindo as questões da voz, Minarelli afirma, na obra As razões da voz 

(2014), que o corpo, dentro de uma performance polipoética, torna-se a voz, ou seja, o 

corpo movimenta-se para colocar a voz no centro da ação poética e essa ação do corpo 

em cena é pensada pelo polipoeta quando da escrita da sua “partitura” para a performance 

e seguida à risca quando da execução do polipoema (a seguir, o exemplo de como isso se 

dá na execução do polipoema “Musicamimica”, de sua autoria): 

  

 

nada acontece por acaso [...], tudo se deve a uma decisão predeterminada; [...] 

minhas mãos e meus braços enfatizam os fonemas que estou desenvolvendo 

oralmente, tentando dar um significado para uma série de consoantes sem 

significados; eu usei gestos típicos de simbolismo comum, como “ir embora”, 

“ganhar dinheiro” ou dedo para cima (vida), ou dedo pra baixo (morte) usado 

pelos romanos no final de seus jogos violentos. O corpo, é então, um poema; 

no meu caso, isso é realmente evidente, sem esquecer que para a ação 

polipoética há outros elementos, como a imagem (do vídeo ou a fixa), os 

objetos, as luzes, as roupas, que dão sua importante ajuda para o resultado final. 

(MINARELLI, 2014, p. 227-228)  

 

 

E o autor finaliza esse raciocínio dizendo que a diferença entre o polipoeta, o poeta 

sonoro, e o poeta linear, aquele do texto escrito, é o fato de que o polipoeta pensa o poema 

para a voz, para a cena em que a voz vai assumir o centro das coisas, enquanto que o 

poeta linear, mesmo que leia seu poema em voz alta, não o concebe para dar a voz o seu 

devido reconhecimento (MINARELLI, 2014, p. 228). 

A teoria formulada por Minarelli, portanto, aproxima-se do pensamento de Paul 

Zumthor, pesquisador da oralidade nos povos antigos, que também enxergava na voz o 

alicerce do fazer poético. Sobre a voz que se associa aos meios digitais na atualidade, 

Frederico Fernandes, no ensaio “Voz, futuro da arte”, que abre o livro As razões da voz 

(2014), de Minarelli, comentando o pensamento de Zumthor formulado em sua 

Introdução à poesia oral (1997), diz que “as oralidades mediatizadas, para Zumthor, têm 

por função libertar a voz das limitações espaciais, ao passo que as condições naturais de 

seu exercício se acham alteradas. [...] Assim, a voz expressa um sentido ou comunica uma 

intenção para além da palavra, quando a presença do interlocutor se dirige a um público” 

(FERNANDES apud MINARELLI, 2014, p. 23).  

Agora para tratar da questão da ressignificação que vem da fruição, recorro aos 

escritos de Paul Zumthor acerca da performance na obra Performance, recepção, leitura 

(2007). Nessa obra, Zumthor postula que pensar em performance significa 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

257 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

necessariamente pensar em corpo (ZUMTHOR, 2007, p. 38). E corpo, para Zumthor, é 

uma noção absolutamente individual (ZUMTHOR, 2007, p. 38), ou seja, quando ele fala 

em “corpo”, ele se refere tanto ao corpo do performer, com todas as suas particularidades, 

quanto ao corpo de cada indivíduo que compõe a plateia da performance, pois, para cada 

um deles, a percepção da performance manifesta-se de um modo, ou seja, significa de um 

modo específico para cada corpo ali presente (ZUMTHOR, 2007, p. 39).  

É, então, dessa tensão estabelecida entre todos esses corpos que se encontram na 

performance que se extrai a “energia poética” (ZUMTHOR, 2007, p. 39). Trazendo, 

portanto, a noção de fruição que vem de Aguiar para o encontro da fala zumthoriana, 

posso chegar aos conceitos de “poema total” e também de “poema vivo” formulados pelo 

poeta, pois é na totalidade do ato performático que o poema acontece e é também nessa 

totalidade que se possibilita ao espectador atingir o nível da fruição e, consequentemente, 

da ressignificação de conceitos consolidados.  

Ainda aproximando o pensamento do poeta dos excertos de Zumthor, é possível 

dizer que a noção de “fruição” que vem de Aguiar se aproxima da noção zumthoriana de 

“percepção/concretização”. Zumthor busca estabelecer uma distinção entre a pura 

recepção de um conjunto de informações, que seria o natural no recital de poesia, para 

mantermos aqui o raciocínio de análise de um poema-performance que estabelecemos 

neste artigo, e a percepção – e consequente concretização – de um conjunto de 

informações, na qual verdadeiramente acontece a fruição, pois a informação recebida é 

ressignificada a partir do próprio espectador.  

Assim, Zumhtor diz que a percepção produz a concretização (o que seria a fruição, 

nos termos de Aguiar): 

 

O que produz a concretização de um texto dotado de uma carga poética 

são, indissoluvelmente ligadas aos efeitos semânticos, as 

transformações do próprio leitor, transformações percebidas em geral 

como emoção pura, mas que manifestam uma vibração fisiológica. 

Realizando o não-dito do texto lido, o leitor empenha sua própria 

palavra às energias vitais que a mantêm. [...] O texto vibra; o leitor o 

estabiliza, integrando-o àquilo que é ele próprio. Então é ele que vibra, 

de corpo e alma. Não há algo que a linguagem tenha criado nem 

estrutura nem sistema completamente fechados; e as lacunas e os 

brancos que aí necessariamente subsistem constituem um espaço de 

liberdade. (ZUMTHOR, 2007, p. 53) 

      

 

Para discutir a questão da resistência, presente nas encenações performáticas 

experimentalistas, recorro a Michel Foucault. Na obra Em defesa da sociedade (2000), 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

258 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Foucault postula que os mecanismos de controle social evoluíram ao longo do tempo até 

atingirem o nível que ele classifica como biopoder. Esclarecendo o que seria esse 

biopoder, Foucault diz que, nos tempos da soberania, o poder do soberano era sobre a 

vida e a morte, ou seja, era essencialmente um poder de espada: o soberano decidia quem 

vivia e quem morria. Contudo, essa “vida” que o soberano permitia aos que ele deixava 

viver era a vida natural, ou seja, a vida que estes teriam naturalmente no curso de suas 

histórias. Não havia, portanto, uma intervenção sobre as questões biológicas da existência 

(FOUCAULT, 2000, p. 286-287). A partir do século XVII, no entanto, e mais 

especificamente a partir do XIX, tomou corpo a biopolítica, que passou a atuar pelos 

mecanismos de controle do biopoder: 

 

De que se trata nessa nova tecnologia do poder, nessa biopolítica, nesse 

biopoder que se está instalando? Eu lhes dizia em duas palavras agora 

há pouco: trata-se de um conjunto de processos, como a proporção dos 

nascimentos e dos óbitos, a taxa de reprodução, a fecundidade de uma 

população etc. São esses processos de natalidade, de mortalidade, de 

longevidade que, juntamente com uma porção de problemas 

econômicos e políticos constituíram, acho eu, os primeiros objetos de 

saber e os primeiros alvos de controle dessa Biopolítica. (FOUCAULT, 

2000, p. 290) 

      

Fica claro, desse modo, que os mecanismos de controle evoluíram para uma 

regulação da existência em si, uma vez que trabalham para controlar os corpos e, 

consequentemente, a longevidade sobre a Terra. Com isso, são muito maiores e muito 

mais eficazes que o poder de espada dos tempos de soberania; o controle do biopoder 

sobre a humanidade é, sem dúvida, muito mais amplo e efetivo. E o pior de tudo: as 

pessoas nem se percebem controladas, na maioria das vezes, pois a atuação destes 

mecanismos não se pretende intimidatória, como nos tempos da soberania; ela é, antes, 

fluida, e busca se estabelecer do modo mais natural possível (FOUCAULT, 2000, p. 294).  

É preciso, então, refletir que os mecanismos de controle social são e serão cada vez mais 

sutis e eficazes e a poesia não pode se excluir da resistência a eles. 

Encerrada essa fala inicial acerca da poesia digital, da performance e da 

Polipoesia, passo, a seguir, à análise do poema-performance “Errata (em forma de 

soneto)”, realizado, em 09 de maio de 2009, no Instituto Português da Juventude. Ressalto 

que o referido poema-performance é parte da coletânea “ArteserieS – ciclo de 

performances” 1 

                                                             
1 Disponível em: <http://fernando-aguiar.blogspot.com.br/>. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

259 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

 

3 Breve análise de “Errata (em forma de soneto)”: performance, fruição, 

ressignificação e resistência 

 

De início, transcrevo o texto de “Errata (em forma de soneto)”2, para que, a partir 

dele, seja possível encaminhar a análise. Uso como base da transcrição a versão do poema 

publicada na obra impressa de Aguiar Estratégias do gosto, de 2011 (p. 44-45); destaco, 

porém, que a performance aqui analisada data de 09 de maio de 2009, é, portanto, a versão 

performática do poema anterior à versão publicada em texto. O vídeo da performance 

está disponível em http://fernando-aguiar.blogspot.com.br/:  

 

“Errata (em forma de soneto)  

 

- Logo na primeira página, precisamente na primeira linha, onde se lê  era  

uma vez..., leia-se finalmente... 

- Na página catorze, na linha quatro, onde se lê  quadro,  

leia-se quarto. 

- Na página seguinte, na linha oito e meio, onde se lê  por meio de,  

                                                                     leia-se no meio que. 

- Quase na página trinta, na linha férrea, onde se lê  tanto mar,  

                                                                 leia-se pouca terra.” 

- Na página rasgada, na linha de fogo, onde se lê  forca,  

                                                                    leia-se força. 

- Numa página inexistente, na linha do horizonte, onde se  

                     deveria ler, leia-se mesmo. 

- Na página do meio, na linha do equador, onde se lê  em  

paralelo,  leia-se em diagonal. 

- Na página solta, na linha terra, onde se lê  chão, leia-se cãho. 

- Numa página distante, na linha do pensamento, onde se lê   

   não penso, leia-se mas existo. 

- Ao virar da página, na linha do infinito, onde se tem muito  

       que ler, leia-se o muito que se tem. 

- Na página em branco, na linha do imaginário, onde não se  

                          lê, não se leia. 

- Numa página perdida, numa linha ao acaso, onde se lê   

mesmo assim, leia-se assim mesmo. 

- A páginas tantas, na linha com que um se cose, onde se lê   

entrevista-se, leia-se entredispa-se. 

- Na última página, mesmo na última linha, onde se lê  finalmente,  

         leia-se era uma vez...” 

(AGUIAR, 2011, p. 44-45 – disposição gráfica dos versos da página, negrito e 

sublinhado do autor).  

               

                                                             
2 O vídeo da performance está disponível em: <http://fernando-aguiar.blogspot.com.br/>. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

260 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

             A cena performática é bem simples: o poeta aparece sentado, atrás de uma mesa, 

com papéis nas mãos, nos quais estão os versos do poema, que ele lê. Contudo, na edição 

do vídeo da performance, para a divulgação desta no blogue do poeta, é aplicado um tipo 

de filtro, que faz com que a imagem mescle nuances de azul e vermelho e a imagem do 

poeta se apresente sempre desfocada3.  

Interessante dizer sobre essa edição específica para o vídeo que aquelas 

características da performance sobre as quais o próprio Aguiar (2010) pontua, 

especialmente as suas falas sobre o uso da cor e do movimento na cena performática 

podem aparecer quando da edição, como notamos nessa performance especificamente, 

sendo, portanto, destinadas ao exercício de fruição do seu público digital, que terá acesso 

à performance por meio de sua publicação no blogue do autor. 

Acerca da aproximação do Experimentalismo Português com o Barroco, Ana 

Hatherly, em A casa das musas (1995), diz que os experimentalistas portugueses 

revisitam o Barroco por meio da valorização da atitude estética barroca, especialmente 

no que tange ao ludicismo, ao gosto pela sátira e pelo burlesco (HATHERLY, 1995, p. 

190-191). Essa atitude estética barroca, sem dúvida pode ser notada no poema-

performance aqui em questão, seja no ludicismo proporcionado pela cena performática, 

seja no jogo de claro-escuro (fundo preto, azul em oposição ao vermelho no filtro aplicado 

ao vídeo da performance) que lembra a escolha de pintores barrocos como Caravaggio, 

seja pelo uso da linguagem verbal de um modo não exclusivista, tal como fica 

demonstrado por Hatherly em sua referida obra (HATHERLY, 1995 p. 187-189). 

Sobre a escolha da forma fixa “soneto” (embora haja uma disposição gráfica 

específica dos versos podemos claramente notar, por conta dos travessões que iniciam 

cada verso, que se trata de um soneto, pois se busca manter a estrutura dos catorze versos), 

pontuo que a escolha dele para um poema-performance é, certamente, um modo de 

questionar o padrão estrutural de formas tão arraigado entre nós, pois, como todos 

sabemos, o soneto é uma forma fixa e consagrada. A meu ver, o questionamento suscitado 

pelo poeta no poema em análise inicia-se já nessa escolha da forma e, é claro, estende-se 

para a ressignificação que ele vai atribuindo aos vocábulos no decorrer da “Errata”. 

A própria construção de uma errata, é uma maneira de levar o espectador a uma 

reflexão sobre os padrões socialmente estabelecidos para a nossa existência. Esse 

                                                             
3 É possível verificar a aplicação dos filtros acessando o blogue no endereço eletrônico <http://fernando-

aguiar.blogspot.com.br/>. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

261 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

questionamento que é provocado no espectador é o que o possibilita avançar à condição 

de fruidor, pois, ao se sentir tocado pelo questionamento suscitado pelo poema-

performance, ele torna-se capaz de ressignificar questões cotidianas e perceber que a vida 

não segue uma padronagem exata nem uma linha reta, havendo, isso sim, uma infinidade 

de possibilidades, de “erratas” no nosso caminho. É, portanto, possível atribuir 

significações múltiplas aos fatos da existência e o que se vive num determinado momento 

não precisa ser mantido como padrão para todo o sempre. Como fruidores do poema, se 

formos capazes de perceber isso, seremos capazes de entender que os rumos das nossas 

decisões nos pertencem e devemos fazer, em nossas existências, quantas erratas forem 

necessárias, sem permitir que os mecanismos de controle sociais que se imprimem em 

nós cotidianamente tomem todas as decisões.    

Baseada nos excertos de Paul Zumthor (2007), destaco que, na “Errata (em forma 

de soneto)”, podemos perceber a questão do corpo e da voz como centro da cena 

performática, na qual a voz do poeta torna-se a grande presença em cena, sendo por meio 

dela que a interligação com o público ocorre e, consequentemente, a fruição e 

ressignificação do que está sendo discutido por meio do poema. 

Agora, para discutir a questão da resistência, pertinente na análise de “Errata (em 

forma de soneto)”, ressalto que a encenação performática desse poema é também um 

modo de resistir aos mecanismos de controle social que oprimem e impossibilitam a 

reflexão, conforme já apontei anteriormente com as falas de Michel Foucault.  É preciso 

pensar que os mecanismos de controle social são e serão cada vez mais sutis e eficazes e 

a poesia não pode se excluir da resistência a eles. Fernando Aguiar, sem dúvida, busca 

resistir em seu fazer poético e, descontruindo conceitos e contestando significações, como 

no caso de “Errata (em forma de soneto)”, o poeta resiste às tentativas do biopoder de se 

imprimir também na arte. 

Para encerrar essa breve análise de “Errata (em forma de soneto)”, trago a voz de 

Ernesto de Sousa, que no texto “Oralidade, futuro da arte?”, o qual integra uma antologia 

de textos do autor reunidas em livro homônimo, buscando construir um entendimento 

sobre o modo como o espectador sai da condição de mero receptor passivo da arte para a 

de fruidor desta, afirma que já se deu por findada a dicotomia criador-ativo-

isolado/espectador-passivo-anônimo. Ele diz que há claramente uma integração do 

espectador ao espetáculo e, nessa integração, o espectador-ativo retoma por sua conta o 

gesto encenado e o confunde com a sua própria estrutura de mundo (SOUSA, 2011, p. 

33). 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

262 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Portanto, é nessa tomada de consciência sobre o que arte pretende transmitir e ainda na 

integração que é possível fazer com ela, agora dessacralizada, que o leitor-espectador-

fruidor ressignifica a mensagem recebida e, assim, resiste aos mecanismos de controle. 

 

Considerações finais 

 

O corpo, a voz do poeta no centro da performance são, sem dúvida, seus 

instrumentos de resistência aos mecanismos de controle do sujeito a que Foucault faz 

referência. Mais que isso, são os responsáveis por levar o espectador a perceber a atuação 

desses mecanismos quando, por meio da ressignificação, elevam o espectador à condição 

de fruidor e, portanto, capaz de concretizar o que é recebido na performance.  

E se resistir é também saber utilizar os avanços tecnológicos em prol da luta contra 

os mecanismos de controle, Fernando Aguiar faz isso quando, quebrando os limites 

temporais e geográficos, disponibiliza os vídeos de suas performances na Internet. Desse 

modo, o poeta faz fruir a poesia pelo mundo inteiro, utilizando os recursos tecnológicos 

contemporâneos em favor de sua arte. 

Existindo a obra do poeta em meio digital, sempre haverá um novo 

espectador/fruidor que estará presente à plateia de suas performances. Sempre haverá, 

portanto, a possibilidade de ressignificar e resistir, freando, desse modo, a atuação dos 

mecanismos de controle sobre a obra do poeta e, consequentemente, sobre seus leitores. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AGUIAR, Fernando. Poesia: ou a interação dos sentidos – texto publicado em 25 de 

janeiro de 2010. Disponível em: <http://textoavoltadaperformance.blogspot.com.br>. 

Acesso em: 17 jul. 2017. 

 

_________________. A essência dos sentidos. Lisboa: Associação Poesia Viva, 2001. 

 

_________________. Estratégias do gosto. São Paulo: Escrituras, 2011 (Coleção Ponte 

Velha). 

 

________________. Vídeo do ciclo de performances “ArtesérieS – realizado em Faro, 

Portugal, no dia 09 de maio de 2009. Disponível em: <http://fernando-

aguiar.blogspot.com.br/>. Acesso em: 18 jul. 2017. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

263 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

CORTEZ, António Carlos. Poesia 61 hoje: uma necessária hetorodoxia. Revista 

Colóquio – Letras. Revista Quadrimestral da Fundação Calouste Gulbenikian. Lisboa, 

n. 177, maio/agosto de 2011. 

 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

(Coleção Tópicos). 

 

GUIMARÃES, Denise Azevedo Duarte. Comunicação tecnoestética nas mídias 

audiovisuais. Porto Alegre: Sulina, 2007. 

 

HATHERLY, Ana. A casa das musas. Lisboa: Editorial Estampa, 1995 (Coleção Teoria 

da Arte). 

 

MARTINHO, Fernando J. B. Texto e contexto de Poesia 61 num quadro tardo-

modernista. Revista Colóquio – Letras. Revista Quadrimestral da Fundação Calouste 

Gulbenikian. Lisboa, n. 177, maio/agosto de 2011.  

 

MELO e CASTRO, E. M. de. Poética do ciborgue – antologia de textos sobre 

tecnopoiesis. Rio de Janeiro: Confraria do Vento, 2014. 

 

MELO e CASTRO, E. M. de; HATHERLY, Ana. Po-Ex: textos teóricos e documentos 

da Poesia Experimental Portuguesa. Lisboa: Moraes Editores, 1981 (Coleção Margens 

do Texto). 

 

MINARELLI, Enzo. Polipoesia – entre as poéticas da voz no século XX. Tradução, 

comentários e posfácio de Frederico Fernandes. Londrina: Eduel, 2010. 

 

________________. As razões da voz. Organização de Frederico Fernandes. Londrina: 

Eduel, 2014. 

 

SOUSA, Ernesto de. Oralidade, futuro da arte? – e outros textos, 1953-87. São Paulo: 

Escrituras, 2011 (Coleção Ponte Velha).  

 

TORRES, Rui. Breve apresentação da Poesia Experimental Portuguesa – texto publicado 

em 17 de maio de 2006 no catálogo eletrônico da Po-Ex. Disponível em: <http://po-

ex.net/>. Acesso em 17 jul. 2017. 

 

ZUMTHOR, Paul. Performance, recepção, leitura. 2. ed. Tradução de Jerusa Pires e 

Suely Fenerich. São Paulo: Cosac Naify, 2007.  

 
[Recebido: 14 nov. 2017 – Aceito: 09 jan. 2017] 

 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

264 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

 

FICCIONALIZAÇÃO DE SI E OUTROS TRAÇOS PERFORMÁTICOS EM 

POEMS & INSULTS, DE BUKOWSKI 

 

Samuel Velasco 

 

RESUMO: Este artigo trata do contexto de produção e circulação da performance Poems & Insults de 

Charles Bukowski, e também faz uma breve análise da leitura de poemas gravada em 1973 (é imperativo 

distinguir entre a análise da performance e da mídia gravada), enfatizando o imbricamento de formas 

culturais na sociedade americana, cuja identidade nacional privilegiava a cultura popular. O conceito de 

performance é apresentado a partir das definições de Bert States, Peggy Phelan, Paul Zumthor, Mikel 

Dufrenne, Richard Schechner, Irving Goffman, Ruth Finnegan e Richard Bauman, e a leitura de poemas é 

analisada segundo os traços performáticos demonstrados e a ficcionalização de si executada pelo autor, o 

qual performatiza sua persona literária no palco, ao invés de “si mesmo”. Assim, poemas escritos são 

tornados em breves narrativas durante a performatização, alterando as sensações e sentidos originais do 

texto escrito pelo meio da voz do autor, recepcionado pela “comunidade de fala” que circundava a histórica 

livraria City Lights.  

Palavras-chave: Voz. Performance. Ficcionalização. Bukowski. Circulação oral de poemas escritos. 

 

ABSTRACT: This article deals with the composition and circulation context of Charles Bukowski's Poems 

& Insults’ performance, and also intents a brief analysis of the poetry reading recorded in 1973 (it’s 

imperative to distinguish between the analysis of the actual performance and of the recorded media), 

emphasizing the imbrication of cultural forms in the American society, whose national identity privileged 

popular culture. The concept of performance is presented according to the definitions proposed by Bert 

States, Peggy Phelan, Paul Zumthor, Mikel Dufrenne, Richard Schechner, Irving Goffman, Ruth Finnegan, 

and Richard Bauman, and the poetry reading is analyzed according to the displayed performative features 

and the fictionalization of self by the author, who performatizes his literary persona on stage, instead of 

“himself”. Thus, written poems are turned into brief narratives during performatization, changing the 

original sensations and meanings of the written text by the medium of the voice, received by the "speech 

community" that gathered around the historic City Lights bookstore. 

Keywords: Voice. Performance. Fictionalization. Bukowski. Oral circulation of written poems. 

1 Contexto e o conceito de performance 

Ao se analisar comparativamente a poesia escrita e oralizada a posteriori em 

performance, frequentemente surgem questões relativas à oposição entre alta cultura e 

                                                             
 Mestrando em Literatura Comparada da Universidade Estadual de Londrina (2017), Bacharel em 

Sociologia (2012) e Licenciado em Ciências Sociais (2015) pela Universidade Estadual de Campinas, é 

orientado pela Profª Dra. Marta Dantas da Silva e realiza pesquisa sobre a literatura outsider de Bukowski 

dos anos 70 com fomento da CAPES. E-mail: samuelvelasco@gmail.com 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

265 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

cultura popular. Zumthor menciona o problema da identificação precipitada entre cultura 

popular e cultura oral: “Nada, porém, autoriza a estabelecer-se uma identificação entre 

popular e oral” (ZUMTHOR, 1997, p. 23, grifo do autor). Especialmente no contexto dos 

EUA esta identificação não é recomendada, visto que a história literária daquele país se 

consolidou em oposição à alta cultura, como observa Culler: 

In Britain, where national cultural identity seemed linked to monuments of 

high culture – Shakespeare and the tradition of English literature, for example 

– the very fact of studying popular culture was an act of resistance, in a way 

that it isn’t in the United States, where national identity has often been defined 

against high culture1. (CULLER, 1997, p. 61, grifo do autor) 

Portanto, no contexto americano, as estruturas de recepção subjacentes do público 

já estavam afeitas à valorização do “popular”, ou seja, o deslocamento típico da 

experimentação, realizado de forma que seria visto como “popular” em outros contextos, 

na América sucede com naturalidade. A experimentação em discrepância com o cânone 

e o clássico encontra nos EUA solo fértil para diversificar-se e mesclar variadas 

conformações artísticas, justamente por sua formação literária construída em oposição ao 

passado colonial de dominação inglesa. Ou seja, enquanto no contexto europeu o 

grafocentrismo era predominante, nos EUA as experimentações com a oralidade não 

transitavam apenas no tópos do “popular”, mas circulavam pelas universidades, livrarias 

e clubes prestigiados, gestando a spoken word e a jazz poetry, além de outras variantes. 

É neste contexto de valorização da mescla entre o escrito e o oral, numa sociedade 

altamente mediatizada, que se enquadra a performance a ser analisada. A análise focará a 

introdução, o enquadramento utilizado pelo autor, as reações da plateia, e alguns poemas, 

como “The Creation of the Morning Line”, considerando os aspectos textuais escritos 

como coadjuvantes na performance, privilegiando, assim, os traços performáticos 

(FINNEGAN, 2008, p. 20). Consiste em uma poetry reading intitulada Poems & Insults, 

a qual aconteceu na histórica livraria da editora City Lights em San Francisco, em 

setembro de 1973. A editora ficou conhecida por  apenas três anos após sua fundação  

ter publicado Howl and other Poems, de Allen Ginsberg, em 1956. O editor e poeta 

Lawrence Ferlinghetti havia presenciado a leitura do poema em performance no ano 

                                                             
1 “No Reino Unido, lugar no qual a identidade cultural nacional aparenta ser ligada a monumentos da alta 

cultura – Shakespeare e a tradição de literatura Inglesa, por exemplo – o simples fato de estudar cultura 

popular era um ato de resistência, de um jeito que não é nos Estados Unidos, onde identidade nacional 

frequentemente se definiu em oposição à alta cultura” (CULLER, 1997, p. 61, tradução nossa). 
 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

266 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

anterior, no influente evento Six Gallery Reading, também conhecido como Six Angels in 

the Same Performance (RASKIN, 2006, p. 154) e propôs a Ginsberg que o poema fosse 

para o prelo. A noite da leitura de poesias na Six Gallery fundou o movimento San 

Francisco Poetry Renaissance, como afirma Jack Kerouac em Dharma Bums.2 É 

significativo que Charles Bukowski tenha sido convidado para performatizar seus poemas 

na City Lights,3 tendo em vista o prestígio da instituição e a aura de reduto dos poetas 

subversivos da América, especialmente após o julgamento de 1957 no qual Ferlinghetti 

foi preso por ter editado Howl. Howl foi performatizado inúmeras vezes antes de sua 

publicação em livro, no entanto, devido à efemeridade da performance sem gravações, havia 

permanecido até então fora do alcance dos censores. Contudo, na primeira edição impressa 

tornou-se alvo imediato deles. Isto aponta para uma característica da performance oral em um 

contexto de circulação em sociedades complexas modernas: por sua impermanência (quando não 

é gravada), permite distender os limites do admissível em termos de expressão poética sem 

arriscar perseguição dos reguladores dos costumes e da estética. A palavra falada, proferida sem 

registros, podia, naquele contexto, ir além do escopo do impresso, ousar mais e estender os limites 

da experimentação. Bukowski encontraria ali um público acostumado com leituras de 

poesias, afeito à inovação e à poética subversora. Assim sendo, as leituras de poemas 

escrachados de Bukowski é herdeira do julgamento por obscenidade travado nos anos 50, 

um prelúdio da contracultura da década seguinte. 

Ao se voltar para a gravação fonográfica de uma poetry reading,4 há que se 

ponderar a respeito da permanência de uma performance: para Peggy Phelan, não há 

performance sem evanescência (PHELAN apud STATES, 2001, p. 73), i.e., a 

performance só pode ser apreciada “ao vivo”, e as gravações são incapazes de capturar o 

sentimento e a interação que só a presença garante, já para Richard Schechner, a 

performance tem por característica principal sua capacidade de repetição, ou twice-

                                                             
2 Não há registro em áudio ou vídeo do evento. As descrições da performance de Howl no Six Gallery 

Reading, inclusive com o trecho de Kerouac, estão disponíveis em: <https://goo.gl/DB7QZZ >. Acesso em: 

27 ago. 2017. 

 
3 “[...] uma performance pode não ser, afinal de contas, única, pois é provável que carregue consigo 

memórias e ecos de outros modos e recriações” (FINNEGAN, 2008, p. 37.). Neste sentido, a própria 

instalação física na qual se dá a performance influencia na sua recepção, visto ser eco de um evento literário 

de significância histórica ímpar. 

 
4 A expressão poetry reading será utilizada no original ou em tradução literal, evitando-se recorrer ao termo 

declamação, o qual carrega um sema de discurso inflamado e pomposo em língua portuguesa. No caso das 

leituras de poemas de Bukowski, o tom é propositadamente atenuado, despretensioso e a-lírico, tornando o 

termo declamação pouco cabível. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

267 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

behaved (SCHECHNER apud STATES, 2001, p. 73). Bert States, em seu artigo 

“Performance as Metaphor” (2001), menciona o posicionamento de Mikel Dufrenne a 

respeito da natureza da performance: para Dufrenne, mesmo na leitura solitária de um 

romance ou poema, ocorre performatização5 na imaginação do leitor (DUFRENNE apud 

STATES, 2001, p. 72). Nesse sentido, a poetry reading em questão é uma repetição, pois 

seu substrato não é a improvisação, mas sim poesias previamente publicadas, ou seja, já 

performatizadas pelos leitores no processo de leitura, os quais, ao acompanhar a 

performance, experimentam a repetição dela pela voz do autor. No entanto, 

concomitantemente, ao recepcionar os poemas pelo ouvido, eles adquirem novos sentidos 

e sensações só possíveis pela performance,6 caracterizando um estado simultâneo de 

repetição e ineditismo. Logo, a poetry reading, nesse caso, sintetiza as posições 

dicotômicas de Schechner (repetição) e Phelan (unicidade), todavia, ao se analisar a 

performance a partir de sua reprodução fonográfica, há que se ponderar que não é possível 

apreender a vitalidade que só a interação in situ proporciona, restando ao pesquisador a 

projeção de um momento do passado, um ressoar da voz. Contudo, esta projeção 

fonográfica, ainda que limite a experiência da performance em sua plenitude, traz um 

distanciamento topológico e temporal que permite esmiuçar trechos7: o rewind e o botão 

de pausa tornam-se aliados do close listening. 

Zumthor, por sua vez, divide o poema em cinco fases: (1) Produção, (2) 

Transmissão, (3) Recepção, (4) Conservação, (5) Repetição. Enquanto para Schechner a 

repetição é característica fundamental, para Zumthor a performance é essencialmente 

caracterizada pela Transmissão e pela Recepção8, fazendo uma distinção entre poética de 

“transmissão oral” e de “tradição oral” (ZUMTHOR, 1997, p. 34). Segundo Zumthor: 

“considerarei como oral toda comunicação poética em que, pelo menos, transmissão e 

recepção passem pela voz e pelo ouvido” (ZUMTHOR, 1997, p. 34). Ruth Finnegan faz 

                                                             
5 Esta proposição pode ser encontrada também em Percy Lubbock no prefácio escrito, em 1954 do clássico 

The Craft of Fiction, publicado originalmente em 1921. LUBBOCK, Percy. The craft of fiction. London: 

Jonathan Cape Publishing Firm, 1960, p. 6. 

 
6 “Um poema composto por escrito, mas ‘performatizado’ oralmente, muda por isso de natureza e função, 

como muda inversamente um poema oral coligido por escrito e divulgado sob esta forma” (ZUMTHOR, 

2010, p. 40). 

 
7 “Em um mundo de oralidade primária, o poder da palavra só tem como limite sua impermanência e sua 

imprecisão. Em regime de oralidade secundária, a escritura dissimula, sem muito sucesso, essas fraquezas. 

A oralidade mediatizada assegura a exatidão e a permanência” (ZUMTHOR, 1997, p. 30) 

 
8 “A performance abrange as fases 2 e 3; em caso de improvisação, 1, 2 e 3” (ZUMTHOR, 1997, p. 33-34). 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

268 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

alusão ao mesmo procedimento: “Em última instância, tudo que precisamos é de um 

ouvido que escute e de uma voz que soe” (FINNEGAN, 2008, p. 15). Neste artigo, a voz 

e o ouvido não serão interpretados na sua acepção fisiológica, mas dentro da construção 

social dos sentidos humanos, nas palavras de Marx: 

O sentido musical do homem só é despertado pela música. A mais bela música 

não tem significado para o ouvido não-musical, não é um objeto para ele, 

porque meu objeto só pode ser a corroboração de uma de minhas próprias 

faculdades. Ele só pode existir para mim na medida em que minha faculdade 

existe por si mesma como capacidade subjetiva, porquanto o significado de um 

objeto para mim só se estende até onde o sentido se estende (só faz sentido 

para um sentido adequado). Por essa razão, os sentidos do homem social são 

diferentes dos do homem não-social”.  (MARX, 2004, p. 2) 

 

Assim sendo, o foco se dará naquilo que uma  speech community9 toma como 

poético e recepciona como tal (de acordo com os sentidos construídos macro-socialmente 

e no nível da comunidade de fala). Zumthor, apesar de não usar a expressão “speech 

community”, suporta o mesmo posicionamento centrado no receptor: 

É poesia, é literatura, o que o público – leitores ou ouvintes – recebe como tal, 

percebendo uma intenção não exclusivamente pragmática: o poema, com efeito 

(ou, de uma forma geral, o texto literário), é sentido como a manifestação 

particular, em um dado lugar, de um amplo discurso constituindo globalmente 

um tropo dos discursos usuais proferidos no meio do grupo social” (ZUMTHOR, 

1997, p. 40) 

 

Aqui, o tropo10 é uma condensação de significados correlatos à construção social 

dos sentidos humanos: a performance ocorre dentro de uma comunidade que constrói o 

próprio enquadramento dela no processo de recepção. Os aplausos, assobios, gritos, vaias, 

altercações com o poeta, risos, etc, condicionam a conformação da poetry reading em um 

dado contexto, dentro de um grupo que constrói novos sentidos e recepciona novos 

gêneros performativos. No caso da speech community que frequentava a livraria City 

                                                             
9 “[...] cada comunidade de falantes fará uso de um conjunto estruturado de meios comunicativos distintivos, 

dentre seus recursos, em formas culturalmente convencionadas e específicas de cultura que invocam o 

quadro da performance, de modo que toda a comunicação que ocorre dentro desse quadro deve ser 

entendida como performance dentro dessa comunidade” (BAUMAN, 1984, p. 295, tradução nossa). 

10 Do grego “tropós”, adquire em inglês (trope), o sentido de um “lugar comum”, todavia, uma 

“condensação estilística pré-estabelecida” se aproxima mais do sentido usado por Zumthor. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

269 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Lights nos anos 70, o não-convencionalismo é esperado e apreciado, caracterizando um 

tropo que sintetiza parcimoniosamente11 o que o público espera da performance. 

Além de atentar-se para a recepção da performance pelo público, com todos seus 

ruídos e imperfeições, Finnegan volta o olhar para o performer em si: 

Mais do que sobre “arte”, falamos agora sobre artistas e sobre como eles fazem 

as coisas, os recursos e limitações com os quais lidam ou os contextos e 

universos nos quais operam. Mais do que olhar apenas para “obras” literárias 

ou musicais fixadas, exploramos como elas são na prática recebidas e 

experienciadas, de formas variadas, talvez fragmentadas ou “imperfeitas”. 

(FINNEGAN, 2008, p. 21, grifo da autora) 

 

Assim, ao direcionar o olhar ao escritor, a questão da performance intencional 

(com um enquadramento criado por quem a executa) entremeia-se com a performance no 

sentido extrapalco (papéis sociais), como Goffman metaforiza em The Presentation of 

Self in Everyday Life (apud STATES, 2001, p. 67). Este imbricamento dá-se pela natureza 

autobiográfica da maior parte da produção em prosa e poesia de Bukowski: o público não 

sabia se iria se deparar com uma versão live motion de Henry Chinaski, alter ego do autor, 

e o próprio escritor não sabia se a apresentação de si mesmo sem o filtro da ficção 

desapontaria aos leitores. Nathan Franklin (2013) menciona esta confusão entre a persona 

literária e o Bukowski “real”: 

Chinaski [no romance Hollywood] finds that acting, generally, is a component 

of humanity: every human is forced to play multiple roles. He finds that social 

etiquette requires acting when meeting with the French filmmakers Modard 

and Sanrah […]. Chinaski sees that public roles generally restrict him from 

expressing his true feelings. He finds that he must even perform in the company 

of fans who falsely assume that he is the same person as his literary alter-ego, 

who in the novel is also named Chinaski.[…] In one interaction, bikers who 

are fans of his work insult him, expecting him to give a biting retort. Chinaski, 

however, responds neutrally.” 

[…] The role of the “Dirty Old Man” is limiting, and while Chinaski does not 

indulge his fans by playing it, neither can he dismantle it. He finds that his fans 

likewise have been misguided in their idolization of Chinaski’s authorial 

persona. Madigan poignantly relates the passage to Bukowski’s own life: 

“Bukowski realizes that he has helped create a persona which determines the 

way people relate to him. His readers want him to perform like the characters 

he creates, regardless of his true identity. He is frustrated by the inability of 

readers to separate fact from fiction....” (“What Is Life” 458). To apply 

Madigan’s point to the Hollywood passage, Chinaski has been misidentified 

                                                             
11 Parcimônia no sentido de “mínimo denominador comum”, i.e. qualquer coisa que explica mais com 

menos. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

270 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

with his fictive alter-ego by the fans, and he cannot present his actual self 

without disappointing them12. (FRANKLIN, 2013, p. 57-58, grifo nosso)         

A confusão entre o author surrogate (PANDEY, 2005, p. 18) e o autor real 

compunham a tensão da performance bukowskiana: era comum o escritor ser provocado 

pelo público, esperando uma reação agressiva ou escrachada dele no palco, como 

aconteceu na live reading no Viking Inn, de Vancouver, quando as altercações entre o 

autor e o público quase levaram a um motim generalizado, resultando no título inusitado 

da performance: There's Gonna Be a God Damn Riot in Here.13 

 

2 A performance Poems & Insults 

 

Bukowski inicia a performance recorrendo a um framing cômico, ao fazer uma 

piada com menção a John Cage, que teria, em dada ocasião, apenas comido uma maçã 

em frente ao público  o qual aguardava por suas músicas , retirando-se posteriormente 

sem prestar satisfação: 

This is Charles Bukowski”: well, just let me sit here and drink beer. What’s 

it… I heard Cage one time… he got on stage and he… just stood there and he 

ate an apple and he walked off, got a thousand dollars [plateia ri]… I’ll just 

drink this… I’ll drink this beer and I’ll leave, right? [risos da plateia] Okay 

let’s forget the bullshit and get into the so-called art. [alguém fala alto na 

                                                             
12 Chinaski [no romance Hollywood] descobre que agir, em geral, é um componente da humanidade: todo 

ser humano é forçado a desempenhar múltiplos papéis. Ele acha que a etiqueta social exige atuação ao se 

encontrar com os cineastas franceses Modard e Sanrah [...]. Chinaski percebe que os papéis públicos 

geralmente o impedem de expressar seus verdadeiros sentimentos. Ele descobre que  deve atuar mesmo na 

companhia de fãs que falsamente assumem que ele é a mesma pessoa que o seu alter-ego literário, que no 

romance também é chamado Chinaski. [...] Em uma interação, os motociclistas que são fãs do seu trabalho 

insultam-no, esperando que ele dê uma réplica mordaz. Chinaski, no entanto, responde de forma neutra ". 

[...] O papel do "Dirty Old Man" é limitador, e enquanto Chinaski não satisfaz seus fãs ao interpretá-lo, 

sequer pode desmontá-lo. Ele descobre que seus fãs também foram equivocados em sua idolatria da 

personalidade autoral de Chinaski. Madigan relaciona pungentemente a passagem com a própria vida de 

Bukowski: "Bukowski percebe que ele ajudou a criar uma persona que determina a forma como as pessoas 

se relacionam com ele. Seus leitores querem que ele se comporte como os personagens que ele cria, 

independentemente da sua verdadeira identidade. Ele está frustrado com a incapacidade dos leitores de 

separar vida real de ficção ..." (" O que é a vida "458). Para aplicar o argumento de Madigan ao trajeto em 

Hollywood, Chinaski foi confundido com seu alter ego fictício pelos fãs, e ele não pode apresentar seu 

próprio eu sem decepcioná-los. (FRANKLIN, 2013, p. 57-58, tradução nossa) 

13 Informações sobre a performance estão disponíveis no IMDB: <https://goo.gl/yQ5xbT>. Acesso em: 01 

set. 2017. 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

271 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

plateia] This keeps up I’m gonna have all you guys off this shit. I don’t know 

if you guys know about horse racing okay… [pessoa na plateia exclama: “I 

think you’re crazy!”] [Bukowski responde] I’m glad you let that sentence go 

on…”14 (BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa) 

 

O enquadramento do performer ocorre em terceira pessoa (“This is Charles 

Bukowski”, e não “I am Charles Bukowski”), o que sugere que será apresentada uma 

versão ficcionalizada do autor para o público, e não o autor em si, caracterizando uma 

desembreagem enunciativa (BARROS, 2002, p. 54-55), pelo deslocamento da categoria 

de pessoa para provocar distanciamento do discurso daquele que o profere. 

O primeiro poema lido foi publicado inicialmente na coluna “Notes of a Dirty Old 

Man” do jornal Los Angeles Free Press em 1972 (BUKOWSKI, 1972, p. 2). A 

diagramação do poema torna difícil sua compreensão pelo leitor que não está 

familiarizado com corrida de cavalos. Assim, a leitura verbatim do poema propiciou aos 

presentes uma recepção diferente da leitura solitária. 

Assim foi publicado o poema: 

 

                                                             
14 “Este é Charles Bukowski: bem, apenas me deixem sentar aqui e tomar cerveja. O que é isso... eu ouvi 

que Cage uma vez... ele foi para o palco e ele... só sentou lá e comeu uma maçã e foi embora, ganhou mil 

dólares [plateia ri]... Eu vou apenas beber isso... Eu vou beber essa cerveja e eu vou sair, certo? [risos da 

plateia] Okay chega de besteira e vamos para a tal arte. [alguém fala alto na plateia] Se isso continuar eu 

vou tirar todos vocês dessa merda. Eu não sei se vocês conhecem corridas de cavalos okay... [pessoa na 

plateia exclama: “Eu acho que você é doido!”] [Bukowski responde] Ainda bem que você soltou essa frase... 

(BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa, tradução nossa)” 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

272 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

Figura 1 — Scan da p. 2 da publicação de 17 de novembro de 1972 do jornal Los Angeles Free Press15. 

Contudo, pontuar o contraste entre a performance e o poema escrito neste caso 

não consiste em um reducionismo ao texto escrito,16 ao contrário, visto que a performance 

evidencia sonoridades e sentidos que passariam desapercebidos por qualquer leitor não-

ideal. Ou seja, os traços performáticos em si devem ser valorizados na recepção da poesia 

em forma oralizada.17 

Antes de iniciar a leitura do poema “The Sex Fiends”, Bukowski recorre a outra 

piada: “The... Sex Fiends... we all are”. Após a leitura do poema “The Sex Fiends”, ao 

receber um insulto da plateia, Bukowski responde: 

I heard somebody say funky old guy, you know don’t you think that’s a little 

out-worn expression… not the old guy, but the other part… funky. We oughta 

drop that, funky, you know like groovy and all that… I’m getting nasty now, I 

had a couple of beers [trecho ininteligível]. God… I’ll be ridiculous before this 

thing is over [risos da plateia]; You really like… [plateia interrompe] Am I 

getting ridiculous? Okay. [pergunta ininteligível da plateia]. Not yet, not yet, 

I’m working on it, a’right. This is not a prop, it’s a necessity [risos da plateia]18 

(BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa.) 

 

Até esse momento da performance, Bukowski aparentemente encena um 

personagem de si mesmo, uma versão do Henry Chinaski ao qual o público está 

habituado. Logo após finalizar a leitura de “Love”, Bukowski afirma que “alguns de seus 

poemas são sérios” e demonstra se preocupar em atender às demandas da audiência: 

Listen… some of these poems are serious… and I have to apologize for those 

because I know most crowds don’t like serious poems… but I gotta give you 

                                                             
15 Imagem de livre divulgação dentro do regramento de fair use da legislação americana, 17 U.S.C. § 107. 

Legislação disponível em: <https://www.law.cornell.edu/uscode/text/17/107> . 

16 “[...] quando nos confrontamos com qualquer arte na qual as palavras desempenham o mínimo papel que 

seja nós prontamente nos voltamos para suas qualidades textuais escritas.” (FINNEGAN, 2008, p. 19.) 

 
17 “Os traços “performáticos” eram vistos como contingenciais, secundários à existência durável das 

palavras no texto escrito” (FINNEGAN, 2008, p. 20). 

 
18 Eu escutei alguém dizer velho funky [N.T.: gíria dos anos 60 de tradução aproximada para ‘malandro’ ou 

‘safado’], vocês não acham que essa é uma expressão desgastada... não o velho, a outra parte... funky. Nós 

deveríamos largar isso, funky, você sabe, como groovy [N.T.: gíria dos anos 60 que expressa entusiasmo 

por algo] e tudo isso... eu estou ficando desagradável agora, eu tomei algumas cervejas [trecho ininteligível] 

Estou ficando ridículo? Okay. [pergunta ininteligível da plateia]. Ainda não, ainda não, estou trabalhando 

nisso, certo. Isso não é para pose, é uma necessidade [risos da plateia] (BUKOWSKI, 1975, gravação, 

ênfase nossa, tradução nossa) 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

273 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

some now to show that I’m really not a beer-drinking machine, yeah, okay, I’m 

begging the question, forget it. Now we get back to the standard hard bullshit 

[risos da plateia]19 (BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa) 

 

Todavia, contrariando a disposição explicitada anteriormente de ler alguns 

poemas “sérios”, o poema seguinte é um poema-insulto no qual Bukowski associa D. H. 

Lawrence com piss snobbery. O poema “Piss and Shit” é o único que foi performatizado 

antes de circular de forma escrita, no ano seguinte, no exemplar doze da revista Pebble. 

Após a leitura de “Style”, alguém grita da plateia e Bukowski responde:  

Do I know you? Don’t push me around babe, I’ll... I’ll [hesita], never mind. 

[plateia ri] One more beer… I’ll take you all, all of you [risos e aplausos]. 

Watch out! I been lifting weights. [outro grito da plateia] What the hell do you 

want, man? Get away from me, are you some kind of freak or… [plateia 

gargalha]20. (BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa.) 

 

Aqui, novamente, fica marcado o estereótipo da ficcionalização de si mesmo 

como um barfly inconsequente. A sequência de insultos segue de imediato após a leitura 

de “The World’s Greatest Loser”: “God, are you guys belching and puking and… what 

kind of audience is this?” [alguém grita da plateia] “Alright… lots of you guys hate me, 

let me go on”. 

No começo da performance de “The Last Days of the Suicide Kid”, alguém da 

plateia grita “Fuck you man!”, ao que Bukowski responde: “Any other comments?”. O 

poema lida com humor com a situação decrépita de um Bukowski no asilo. Bukowski faz 

a voz da enfermeira em falsete: “Isn’t it a lovely day, Mr. Bukowski?”. Ele também altera 

sua voz para simular o diálogo entre dois alunos de uma escola que comentam sobre o 

velho na cadeira de rodas. Esse poema, assim como a maioria dos escolhidos para a 

performance, assemelha-se mais ao microconto, pequenas narrativas dispostas em versos 

                                                             
19 “Escutem ... alguns desses poemas são sérios ... e eu tenho que me desculpar por esses porque eu sei que 

a maioria das multidões não gosta de poemas sérios ... mas tenho que lhes dar alguns agora para mostrar 

que na verdade não sou uma máquina de beber cerveja, sim, okay. Estou presumindo que isso seja verdade, 

esqueçam isso. Agora, voltamos para a besteira padrão [risos da plateia]” (BUKOWSKI, 1975, gravação, 

ênfase nossa, tradução nossa) 

 
20 “Eu conheço você? Não encha minha paciência, eu vou ... Eu vou [hesita], esqueça. [plateia ri] Mais uma 

cerveja ... Vou enfrentar a todos, todos vocês [risos e aplausos]. Cuidado! Eu tenho levantado pesos. [outro 

grito da plateia] O que diabos você quer, cara? Afaste-se de mim, você é um tipo de louco ou ... [plateia 

gargalha]”. (BUKOWSKI, 1975, gravação, ênfase nossa, tradução nossa). 
 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

274 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

e estrofes, contudo, ao ser performatizado, “perde-se” a diagramação de poesia e as 

“quebras de linha” passam a ser marcadas pelo ritmo da respiração do performer, o que 

evidencia seu aspecto de micro-narrativa ou de anedota21. Neste ponto Bukowski 

distancia-se dos beats, os quais procuravam marcar o ritmo da leitura de acordo com as 

pausas de respiração do saxofonista (PANISH, 1997, p. 135), ou no pizzicato do 

contrabaixo acústico. 

Durante a leitura de Shoelace, poema que trata das pequenas tragédias cotidianas, 

Bukowski coloca ênfase na enumeração de uma lista de contratempos, em escala 

crescente, seu tom de voz demonstrando impaciência conforme os enumera. Neste ponto 

da leitura, o escritor está notoriamente embriagado, todavia seu entusiasmo parece sugerir 

um rapport22 entre a audiência e Bukowski. A sintonia entre performer e audiência 

mantém-se pelos poemas seguintes. Não surgem mais contendas com a plateia e a leitura 

é fluida, sem incidentes. O poema “Earthquake” desdenha do American way of life na 

toada da contracultura, refletindo sobre a passividade americana. No entanto, logo após 

os três poemas de calmaria entre Bukowski e o público, durante os aplausos, ele interpela: 

“Listen, will you let me read this shit and just be quiet?”, retomando o antagonismo entre 

quem fala e quem escuta. 

O último poema da performance é intitulado “The Best Love Poem I Can Write 

At the Moment”. Antes de iniciar a leitura, Bukowski proclama: “Once upon a time a guy 

called Dylan Thomas was destroyed by poetry audiences… sit your asses down, I’m 

gonna destroy you instead of you destroying me”. Durante a leitura, Bukowski não 

consegue conter o riso, e a plateia também gargalha frequentemente. Ao findar, Bukowski 

encerra o enquadramento da performance e procede a retirar-se do palco: “Let’s call it 

quits... thank you, thank you”. 

Considerações Finais 

Esta breve análise objetivou focar nos traços performáticos (FINNEGAN, 2008, 

p. 20) em detrimento do conteúdo textual escrito dos poemas. O recurso ao humor, o 

                                                             
21 Não se trata aqui de comparar a escritura com a oralidade realçando os aspectos negativos desta, mas 

pontuar como a poesia oralizada altera a recepção de obras previamente escritas, mesmo quando lidas 

verbatim. “É inútil julgar a oralidade de modo negativo, realçando-lhe os traços que contrastam com a 

escritura” (ZUMTHOR, 1997, p. 27) 

 
22 “Rapport” é um termo utilizado em língua inglesa para a sintonia entre duas pessoas ou um grupo de 

pessoas em comunicação verbal. Esta sintonia dá-se por um quase espelhamento dos ânimos e do gestual 

envolvido na conversação. 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

275 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

antagonismo entre poeta e audiência, e as características que alteram a recepção da poesia 

oral, transformando-a, no caso de Bukowski, em um gênero que mescla stand-up e insult 

comedy. É notável que Bukowski não evitava confronto com os hecklers, figura 

conhecida nos EUA por tentar provocar reações de quem fala em um palco. Bukowski 

recorria ao recurso dos comediantes de voltar o restante da audiência contra aquele que 

interrompe. 

A performance bukowskiana sugere que havia ficcionalização do self no palco, 

em coerência com a isotopia temática do conjunto da obra do escritor. A audiência não 

queria se deparar com a “pessoa Bukowski”, mas com a versão encenada de seu alter ego 

literário, e o autor aparentemente atendia a esta demanda, trazendo o absurdo e a 

obscenidade característica de Henry Chinaski para o palco. A seleção de poemas também 

sugere isso: a despeito de ter composto poemas belos e ritmados como “All the way” e 

“The Bluebird”, a maior parte de suas performances trazia poemas com diálogos e micro-

narrativas anedóticas e que provocavam riso fácil da plateia, mantendo seu bluebird 

escondido dos presentes: 

there's a bluebird in my heart that 

wants to get out 

but I'm too tough for him, 

I say, stay in there, I'm not going 

to let anybody see 

you23. (BUKOWSKI, 1992, p. 120, grifo nosso) 
 

REFERÊNCIAS 
 

BARROS, D. L. P. Teoria semiótica do texto. 4. ed. São Paulo: Editora Ática, 2002. 

 

BAUMAN, Richard. Verbal art as performance. 2. ed. Illinois: Waveland Press, 

1984. 

 

BUKOWSKI, Charles. Notes of a dirty old man (column). Published November 17th 

1972, page 2. Los Angeles: Los Angeles Free Press (Newspaper), 1972. 

 

_________________. Style. Poems and insults. San Francisco, CA: Bitter Lemon 

Records, 1975. Disponível em: <https://goo.gl/MqZ3eo>. Acesso em: 22 ago. 2017. 

 

__________________. The last night of the earth poems. Los Angeles, CA: Black 

Sparrow Press, 1992. 

 

                                                             
23 “há um pássaro azul em meu peito que / quer escapar / mas eu sou duro demais para ele, / eu falo, fique 

aí, eu não vou deixar / que ninguém veja / você” (Bukowski, 1992, p. 120, tradução nossa). 

 



Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL – ISSN 1980-4504 
 

276 

 BOITATÁ, Londrina, n. 24, ago-dez 2017 

CULLER, Jonathan. Literary theory: a very short introduction. New York: Oxford 

University Press, 1997. 

 

FINNEGAN, Ruth. O que vem primeiro: o texto, a música ou a performance? In: 

TRAVASSOS, Elizabeth; MATOS, Cláudia Neiva; MEDEIROS, Fernanda Texeira de.  

Palavra Cantada: ensaios sobre poesia, música e voz. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2008. 

 

FRANKLIN, Nathan Andrew. "If you don't gamble, you'll never win": The 

Importance of Risk in Charles Bukowski's Ham on Rye, Factotum, Post Office, 

Women, and Hollywood. Diss. Middle Tennessee State University, 2013. 

 

GINSBERG, Allen. Howl and other poems. San Francisco, CA: City Lights 

Publishers; Reissue edition, 2001. 

 

LUBBOCK, Percy. The craft of fiction. London: Jonathan Cape Publishing Firm, 

reprint, 1960. 

 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo, SP: Boitempo Editorial,  

2004. 

 

PANDEY, Ashish. Academic dictionary of fiction. Isha Books, 2005. 

 

PANISH, John Seebart. The color of jazz: race and representation in postwar american 

culture. Jackson, MS: University Press of Mississippi, 1997. 

 

RASKIN, Jonah. American scream: Allen Ginsberg's Howl and the making of the beat 

generation. Berkeley/Los Angeles: University of California Press, 2006. 

 

STATES, Bert. Performance as a metaphor. Afterall Online Journal. n. 3, 2001. 

Disponível em: < https://goo.gl/94cr1z>. Acesso em: 03 set. 2017. 

 

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. Tradução de Jerusa Pires Ferreira, Maria 

Inês de Almeida, Maria Lúcia Diniz Pochat. São Paulo, SP: Editora Hucitec, 1997. 

 

[Recebido: 30 out. 2017 – Aceito: 11 dez. 2017] 

 

 

 


