
Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan./jun. 2025 } 518

Submissão: 05/05/2025 | Aceite: 04/07/2025

Mitos do velho mundo 

nórdico: entre poesia, 

identidade e humanidade

Myths of the old norse world: 

between poetry, identity and 

humanity

Mitos del antiguo mundo nórdico: 

entre la poesía, la identidad y la 

humanidad.

João Ricardo Malchiaffava Terceiro Correa1

DOI: 10.5433/1984-3356.2025v18n35p518-529

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5433/1984-3356.2025v18n35p518-529


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 519

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

LARRINGTON, Carolyne. Os Mitos Nórdicos: um guia para os deuses 
e heróis. Tradução de Caesar Souza. Petrópolis: Vozes, 2022.

Mitos despertam no público hodierno uma curiosidade ímpar, conectada 
com o desejo da descoberta das origens dos povos antigos à medida que nos 
diferencia dos antepassados. Alguém pode dizer: mitos conservam a sabedoria 
dos antigos, buscam explicar o mundo natural outrora coberto pelas brumas do 
desconhecimento, nos divertem como estórias reflexivas sobre o caráter humano. 
Talvez estas presunções apontem muito mais para a recepção destas narrativas 
do que qualquer caráter ontológico de suas produções, se é que realmente 
o possuem. Mitos, sobretudo, se assumidos como anexo às espiritualidades 
arcaicas, podem ser compreendidos nos termos de Mircea Eliade (1992, p. 13-14): 
fatos que apontam para a dependência da realidade da repetição de arquétipos 
celestiais, existentes por meio de um “simbolismo de centro”, reafirmada por 
gestos sacros ou profanos na medida que retomam as ações dos deuses.

Nestes termos, o livro de Carolyne Larrington, aqui traduzido por Caesar 
Souza sob o título Os Mitos Nórdicos: um guia para os deuses e heróis, apresenta 
ao público contemporâneo uma visão concisa sobre o mundo das religiosidades 
nórdicas pré-cristãs, elaborada através de estruturas explicativas que estabelecem 
um sentido lógico para narrativas nem sempre entrelaçadas. Entre os sábios e 
violentos Æsir, os estrangeiros Vanir, os orgulhosos Jötnar, e os muitos heróis 
e algozes de um mundo germânico lendário, Larrington é bem-sucedida na 
fabricação de uma narrativa explicativa, em tons pedagógicos cadenciados, sem 
deixar de esmiuçar elementos literários, religiosos e profundamente humanos 
dos mitos nórdicos. 

Dessarte, almejo observar separadamente cada capítulo da obra, ressaltando 
seus pontos fortes e fracos, ao passo que componho uma breve análise sobre a 
significação e virtude do texto. Ilustrado por meio do rico corpus de xilogravuras 
produzidas entre os séculos XVIII e XX pelos românticos nacionalismos 
escandinavos, bem como por artefatos arqueológicos e singelas inscrições rúnicas 
em pedra, o livro chega nas mãos do leitor organizado por uma introdução seguida 
por seis capítulos, cada um voltado a um aspecto fundamental do mundo mitológico 
reunido pela autora, somando 208 páginas. Na introdução, Larrington fundamenta 
alguns parâmetros úteis – o que é isso, o que é aquilo –, especialmente quanto à 
sobrevivência das fontes relativas aos mitos nórdicos, a diferenciação entre poesia 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 520

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

édica e poesia escáldica, a tensão entre as narrativas orais e os artefatos escritos, 
bem como a persona de dois indivíduos-chave, Snorri Sturluson (1171/2-1241) e 
Saxo Grammaticus (1150-1220). Por conseguinte, os três primeiros capítulos se 
voltam para o nascimento do mundo e seus habitantes divinos, enquanto os três 
últimos dissertam sobre heróis lendários, víkingr, e o fim dos tempos.

Larrington expõe as tensões familiares que envolvem as figuras divinas dos Æsir, 
a maioria, e os Vanir, mais misteriosos (Larrington, 2022 p. 31), caracterizados por 
seus traços obstinados e mergulhados em excessos. Óðinn, incitador do conflito 
e buscador da sabedoria, posta-se como o mais proeminente divino. Pai de Þórr, 
o irascível matador de Jötnar, e irmão de Loki, o caótico zombeteiro, Óðinn é o 
patrono dos reis, o primeiro a conhecer as Runas, e é o anfitrião daqueles que 
alcançam o Valhöll para esperar o último combate no ragnarök. Outros integram 
a fileira dos divinos Æsir: Heimdallr, o portador do Gjallarhorn, Baldr, o morto que 
prenuncia o fim do mundo, Týr, o maneta deus da lei e justiça, Höðr, o deus cego, 
Víðarr, o de sapatos grossos, Váli, o vingador de Baldr, Forseti, filho de Baldr, Ullr, 
o deus de arco e flecha, e Bragi, o eloquente poeta. Entre os Vanir, encontram-se 
Njördr, deus dos mares, marido de Skaði e pai dos gêmeos Freyr e Freyja. Destes 
últimos, Freyr posta-se como deus da guerra e da fertilidade do campo, enquanto 
Freyja liga-se à sexualidade e expressa seu gosto pelos humanos, heranças e 
joias. Por fim, as Ásynjur (Deusas/Æsir femininas) completam as famílias divinas 
organizadas por Larrington: Frigg, esposa de Óðinn, sabe tudo sobre o destino, 
Sif, de cabelos dourados e casada com Þórr, Iðunn, esposa de Bragi e guardiã 
das maçãs que garantem a juventude de todos os Æsir, Gefjun, a patrona das 
donzelas e mãe dos quatro bois que abriram a terra e criaram o lago Mälaren, na 
Suécia, Skaði, guerreira giganta, deusa da caça e daqueles que esquiam pela neve, 
e posteriormente esposa de Njörðr, e Fulla, por fim, criada de Frigg e responsável 
pelos cuidados dos sapatos da deusa. A cena está criada, os arquétipos divinos, 
se emprestarmos os termos de Eliade, estão postos; Æsir e Vanir desempenharão 
papéis nas narrativas dos próximos capítulos.

Criar um universo é tarefa extrema, mas não demonstraram dificuldades com 
a tarefa os islandeses que tomaram penas e escreveram. Três são as versões 
(Larrington, 2022, p. 57): a simplificada explanação da Völuspá (traduzida como 
“A profecia da vidente”), a teoria científica medieval de Snorri, sintetizando as 
oposições do Ginnungagap, frio, e Muspellsheimr, fogo, que do encontro gerou 
Aurgelmir e Ymir, e no Grímnismál (“Ditos de Grímnir”) os filhos de Burr, Óðinn, 
Vili e Vé, assassinam Ymir, de cujo corpo fabricam o mundo. Larrington aponta, 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 521

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

portanto, para as tensões entre as narrativas mitológicas: Os mitos são fiados 
do ponto de vista dos Æsir, os quais engendram seus feitos a partir da violência. 
Embora difícil de resgatar sua gênese, se esta formulação possui suas raízes na 
Idade do Ferro, é notável sua tensão com aquela mais tardia, por volta do ano 1000, 
a Völuspá, em que a criação se mostrou mais pacífica (Larrington, 2022, p. 60)

O cenário mítico se delineia: Sol e Lua são perseguidos por lobos vorazes, ou 
puxados por bigas, e com o tempo estabelecido, a iminência do destino se torna 
mais cabal. Do sistema temporal baseado em ciclos, coroado pelo ragnarök e o 
posterior renascimento, os deuses se alarmam com o destino: previsto, porém 
imutável (Larrington, 2022, p. 62).

Sustentando a obra da estirpe divina, põe-se o freixo Yggdrasill, organizando 
os mundos por entre suas raízes: Ásgarðr, Miðgarðr, Niflheimr, Jötunheimar. No 
centro de tudo, contrastando com os muitos salões dos divinos, encontra-se o 
enorme salão de Óðinn, o Valhöll, abrigo dos Einherjar, guerreiros que aguardam 
o momento de combater no fim do mundo. Abastecem o salão com combatentes 
as Valquírias, comandadas por Óðinn. Animais míticos habitam a árvore, como 
Ratatöskr, o esquilo mensageiro entre os mundos, ou a serpente Niðhöggr, que 
devora as raízes do freixo. O poço de Mímir se encontra oculto sob a copa, fonte 
de sabedoria cobiçada, apenas conquistada por sacrifícios. Para além dos limites, 
existe o mar, habitado por divinos e por Jörmungandr, a serpente de Miðgarðr.

E os deuses eram felizes, jogavam damas, criavam. Porém, tudo se esvai quando 
chegam as misteriosas “meninas ogras”, o que compeliu os divinos a criar os anões. 
Das mãos destes seres surgiram os tesouros mais cobiçados: o barco dobrável 
Skíðblaðnír, as tranças áureas de Sif, o anel Draupnir, o javali de Freyr, o Brisingamen 
de Freyja, o notável martelo de Þórr, Mjölnir e a letal lança de Óðinn, Gungnir. Além 
dos anões, de troncos os deuses fizeram a humanidade. Embora humanos não sejam 
peças particularmente convocadas nos mitos, com exceção daqueles convocados 
por Óðinn ao Valhöll, é notável a ligação da humanidade com o freixo Yggdrasill, 
feitos da mesma matéria, na medida em que refletem aquilo que humanos aspiram 
ser: belos, dignificados, fortes, duradouros, longevos (Larrington, 2022, p .81).

E quando tudo parecia em seu lugar, chegaram os Vanir, uma outra família 
de divinos. Não está claro se suas origens correspondem a um passado anterior 
à chegada dos próprios Æsir, tornando-os deuses originais da Escandinávia, 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 522

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

porém, o que importa é que sua relação com a família vizinha foi conturbada. 
Primeiro, houve guerra e morticínio, mas dada a natureza imortal dos Vanir, os 
Æsir decidiram por estabelecer a paz. Trocam reféns, casam-se; Freyja, conforme 
Snorri conta, ensinou aos Æsir a magia dos Vanir, chamada seiðr. Embora 
carcomidas por discriminação e restrições, as famílias divinas se estabelecem, e 
logo outras querelas tomam conta. Desta vez, com os Gigantes.

Larrington expõe que os mitos nórdicos conservaram uma variedade de nomes 
e termos para se referir aos gigantes, não sendo clara alguma diferenciação – se 
é que havia – entre “gigante”, “troll” e “ogro”, na mesma medida em que nos é 
desconhecida qualquer sistematização, digamos, taxonômica, destes indivíduos 
em subclassificações (Larrington, 2022, p. 89). Entretanto, a autora traz à lume 
a Outridade representada pelos Gigantes: são aqueles de fora, diferentes, 
contrastantes com o mundo dos Æsir, alguns violentos, outros sexualmente 
vorazes. Na política desses escandinavos, a tensão expressa pelos Gigantes 
pode corresponder às relações entre estes e os sámi, mais ao norte, os quais 
comercializavam com seus vizinhos, porém expressavam uma cultura muito 
diferente (Larrington, 2022, p. 90). 

Essa Outridade é facilmente perceptível nas historietas centradas nas relações 
entre algum divino e um membro da estirpe gigante: Freyr e sua paixão pela 
gigante Gerðr, a figura presunçosa de Geirrøðr contra Þórr, a astúcia de Útgarða-
Loki também contra o Áss, o misterioso construtor dos muros de Ásgarðr que se 
revela um gigante, ou ainda, Þrymr, que, para devolver o martelo de Þórr, exige 
casar-se com Freyja. A erosão entre deuses e gigantes revela a mácula dos divinos: 
são perjuradores, e é isso que os levará à sua queda (Larrington, 2022, p. 97). E 
entre os divinos, existe um infiltrado: Loki, gigante, pai de prole monstruosa; 
Fenrir, o lobo, Jörmungandr, a serpente que circunda o mundo, e Hel, a anfitriã 
dos mortos. Porém, seu espírito pode ser capturado em sua ambiguidade, sua 
habilidade de mudar de forma e sua lealdade flutuante para com os Æsir; e sua 
ausência de culto entre as evidências é compensada pela sua conduta: através da 
trapaça, desencadeia os eventos do ragnarök.

Todavia, o capítulo 4 altera o curso da prosa. Agora, antes de tratar do 
crepúsculo dos tempos, Larrington se volta para as estórias daqueles apropriados 
para compor as fileiras dos Einherjar no Valhöll: heróis humanos, tão poderosos 
quanto trágicos. Entre os homens, Óðinn e Þórr são os nomes mais invocados para 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 523

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

o patronato. A surpresa não é digna, uma vez que a literatura dos heroísmos que 
sobreviveu até nós foi composta, em sua maioria, por elites sociais, ligadas aos 
núcleos de poder mais expressivos. Portanto, Óðinn ser posto como protetor dos 
monarcas ou, ainda, seu ancestral, significa um esforço em favor da legitimação 
régia (Larrington, 2022, p. 125).

Entre os favorecidos pelo Áss, há a estirpe dos Völsungar, envolvida em um 
ciclo de violência interminável. Sua narrativa cristalizou-se em texto em algum 
momento da década de 1250, intitulada Völsunga saga. Óðinn, é dito, foi pai de 
Sigi, o mais antigo da linhagem. Depois dele houve Rerir, que matou os assassinos 
de seu pai, seus próprios tios. Völsungr, o herói que nomeia a estirpe é seu 
descendente, e em seu salão Óðinn semeia atitudes: o Áss caolho finca na árvore 
ao centro do salão uma espada, e quem a retirar, dos descendentes de Völsungr, 
poderá ficar com ela. O único digno é Sigmundr, que mergulha em querelas com 
seu cunhado, Siggeirr. O homem assassina Völsungr em uma tramoia, e cabe a 
Signý, irmã de Sigmundr, encontrar o vingador adequado. O faz deitando-se com 
o irmão através de feitiçarias, e gera uma prole duplamente Völsungar: Sinfjötli. 
Pai e filho vingam seus familiares, porém, o morticínio continua. A história dos 
Völsungar atinge seu auge com Sigurðr, o matador do dragão Fáfnir. Armado com 
a espada Gramr, herdada de Sigmundr, e reforjada por seu pai de criação, Reginn, 
Sigurðr mata o dragão Fáfnir, e, ao lamber seu coração arrancado, aprende a 
linguagem dos pássaros, e estes são categóricos: Reginn planejava matá-lo para 
ficar com o tesouro do dragão; Sigurðr decapita-o, e logo parte para a próxima 
jornada (Larrington, 2022, p. 136-141).

A saga dos Völsungar percorre ainda muitas conflagrações: a problemática 
relação amorosa entre Sigurðr, Brynhildr e Guðrún, a ascensão de Atli (Átila, 
o Huno) e seu casamento com Guðrún, e a posterior vingança da donzela 
perante o assassinato de sua filha Svanhildr. Larrington finaliza apontando que 
vinganças, heroísmo e maus-tratos às mulheres, reconhecidas apenas como bens 
de valor entre famílias de poderosos (Larrington, 2022, p. 150), são aspectos 
centrais da Völsunga saga, bem como sua contraparte em médio alto-alemão, o 
Nibelungenlied (podemos traduzir por “A Canção dos Nibelungos”). Além disso, 
a história de Sigurðr/Siegfried se popularizou largamente em virtude do ciclo 
operístico composto por Richard Wagner, “O Ciclo do Anel”, cuja estreia se deu 
em 1876. Contudo, a estirpe dos Völsungar, embora mais conhecida e influente, 
não é a única a habitar o mundo narrativo nórdico.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 524

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

O capítulo 5, agora que o heroísmo assentou o tom das narrativas, volta-se para 
a expressão dos mais proeminentes heróis, de facetas variadas e compreensões 
literárias díspares perante a honra. Larrington traz para seus leitores as jornadas 
de Starkaðr, o forte, de Ragnarr Calças Felpudas, dos homens de Hrafnista, e 
dos doze Berserkir, heróis ou famílias de heróis, que trilham caminhos muito 
diferentes em suas relações, mas todas envoltas em disputas de honra que 
nem sempre terminam de forma favorável ao herói, ou ao menos evidenciam a 
complexidade do atributo em tom de advertência. 

Starkaðr, de destino definido pela assembleia dos divinos, sagrou-se como o 
traidor de amigos e haveria de viver a vida de três homens. Víkarr, seu associado 
e melhor companheiro, fora morto por suas artimanhas, inaugurando a trilha 
de vilanias de Starkaðr. Vagou e vagou, e, após muito tempo, exausto por tanto 
viver, amarrou um saco de moedas em volta do pescoço e procurou por alguém 
que fosse capaz de matá-lo. Encontrou Hather, filho de uma de suas vítimas, que 
arrancou-lhe a cabeça e sobreviveu às suas últimas trapaças. Para Larrington, a 
jornada de Starkadr, o forte, evidencia um elemento profundo desse heroísmo 
mitológico nórdico: “Seu estilo de heroísmo o aliena de todos à sua volta: uma 
advertência sobre os efeitos de violência masculina exagerada e da obsessão com 
a honra” (Larrington, 2022, p. 160).

Ragnarr Calças Felpudas e seus filhos, tão conhecidos pelo público hodierno 
graças à série televisiva Vikings (2013-2020), apresentam outra concepção de 
heroísmo, ainda em tons de crítica. Ragnarr, matador do dragão, assim como 
Sigurðr, casado com Aslaugr, filha de Sigurðr e Brynhildr, pai de vasta estirpe de 
guerreiros, de carisma volátil e atitudes duvidosas, apresenta-se como o arquétipo 
de um herói falho, ultrapassado, pouco digno. Em contrapartida, Larrington 
(2022, p. 166) pontua que seus filhos lhe contrapõem: “[...] ouvem a sabedoria da 
mãe e conquistam grandes faixas de território. Em Ívarr temos um novo tipo de 
herói, que é gravemente incapacitado, mas capaz de liderar um exército. Ele é um 
estrategista mestre, que usa o cérebro em vez dos músculos”.

Em Hrafnista (Ramsta moderna, na Noruega), a história correu diferente. A 
pequena ilha foi a casa de heróis notáveis: Hallbjörn Meio-Troll, Ketill hœngr, que 
matou um dragão e contou ter matado um grande salmão (daí seu apelido), Grímr 
Bochecha Peluda, que partiu em busca de sua amada Lofthæna, transformada 
em troll pelas artimanhas de sua própria madrasta, e Oddr do Arco, bravo 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 525

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

combatente portador de três flechas mágicas, mas que caiu por uma profecia 
minimamente estranha. Os homens de Hrafnista, conforme Larrington escreve, 
não tiveram o fim de sua linhagem na morte de Oddr. Hrafnhildr, filha de Ketill 
seria a ancestral de diversos islandeses proeminentes (Larrington, 2022, p. 169), 
o que nos aponta, de forma engenhosa, qual seria o interesse dos ilhéus sobre 
essas estórias: são seus ancestrais heroicos, admiráveis, feitos da mesma matéria 
que seus descendentes, agora preocupados em redigi-las no pergaminho. Suas 
estórias são contadas na Ketils saga hœngs, Gríms saga loðinkinna, Örvar-Odds 
saga, e Áns saga bogsveigis, por vezes referenciadas como Hrafnistumannasögur, 
ou “Sagas dos Homens de Hrafnista.”

Finalmente, entrelaçada com a jornada de Oddr, a estória dos doze Berserkir é 
notável pela centralidade da donzela Hervör. É guerreira, trilhando o caminho de 
violência perpetrado pela espada Tyrfingr, entregue à sua linhagem nos tempos 
de seu pai, Angantýr. Depois de recuperar a espada com seu pai, e navegar pelo 
Báltico em busca de butim, casa-se e tem dois filhos: Angantýr e Heiðrekr. A 
espada consuma a sina da linhagem: Heiðrekr mata o irmão. Todavia, o destino do 
herói se entrelaça com o da filha do rei de Constantinopla, e juntos têm uma filha 
também chamada Hervör. Heiðrekr, cercado de inimigos, com um deles possui 
questões mais ácidas: Gestumblindi é seu nome, e o homem se alivia quando um 
homem misterioso toma seu lugar para ir ter com o rei Heiðrekr. Gestumblindi e o 
monarca disputam charadas (no mesmo tom que Bilbo e Gollum, em The Hobbit, 
de J.R.R. Tolkien), até o velho se mostrar ser ninguém menos que Óðinn. Outra 
vez o Áss vem tomar parte no destino dos mortais. E o morticínio perpetrado pela 
espada Tyrfingr continua, vitimando a linhagem de Heiðrekr.

O heroísmo dos mitos foi constituído por diferentes facetas, reflexos da longa 
experiência humana entre sua gênese arcaica e sua redação tácita. Todavia, para 
Larrington (2022, p. 175-176), o cerne dessas narrativas jaz aqui: 

Diferentemente dos Völsungs, com sua obsessão por tesouros 
e vingança, esses heróis buscam glória por meio de viagem 
e conquista de territórios, serviço leal a um senhor e, muito 
frequentemente, com inteligência e estratégia. E, claramente, 
como seu pai observa, a garota viking Hervör não é como muitas 
outras mulheres, nem homens, em sua coragem de reivindicar 
seu patrimônio dos mortos. Contudo, todos os heróis cujas 
histórias foram recontadas nos últimos dois capítulos estavam 
seguros quanto a encontrar seu caminho para o Valhöll após 
a morte, de se juntarem aos Einherjar, os mortos heroicos que 
combaterão ao lado dos deuses no ragnarök.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 526

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

O fim do mundo é inevitável, mas Óðinn reluta em admitir isso. Larrington 
(2022, p. 180) aponta para a angústia do divino expressa através de sua busca pela 
confirmação de seu fado. A competição de sabedoria com o gigante Vafþrúðnir é 
reveladora; os presságios estão aí, Baldr está morto.

Baldr, filho de Ódinn e Frigg, é assassinado por Höðr, seu irmão cego, por 
intermédio de Loki, em mais uma de suas artimanhas. O divino descobriu que 
Baldr era imune a tudo, menos a um ramo de visgo. Com o galho em mãos, Loki 
colocou-o nas mãos de Höðr quando os deuses se divertiam jogando objetos 
em Baldr. O visgo lhe atinge, e o Áss cai morto. A despeito das tentativas de 
seus genitores para tirá-lo de Hel, Baldr permanece morto, levantando uma 
questão complexa, conforme Larrington expressa: para qual finalidade Baldr 
há de morrer? O contexto mitológico do Oriente Próximo antigo, com Osíris 
ou Attis, revelam a ligação entre suas mortes e a renovação de ciclos naturais. 
Entretanto, Baldr remanesce nas mãos da morte. Seria seu assassínio um assunto 
voltado ao conflito de grupos de parentesco? É possível se vingar quando o 
algoz é inimigo, mas e quando é família, no caso de Höðr? O mito volta-se para 
o sacrifício? Mas sacrifício do quê, para quê?

Larrington parece oferecer uma resposta distinta, olhando para outro contexto, 
cristalizado no Lokasenna (“A querela de Loki”, conforme a tradução propõe). 
Embora não tenha sido convidado, o divino chega no salão de Ægir, onde os 
deuses estão reunidos em festividades, e lá insulta cada um deles: Óðinn é um 
quebrador de promessas, os deuses são acusados de promiscuidade sexual, Frigg 
é atormentada pela morte de Baldr, e assim vai até Þórr chegar com seu martelo 
e sua inesgotável disposição para violência. O deus se retira, mas nos deixa com 
perguntas; Larrington (2022, p. 188-189) se questiona:

O poema é uma crítica séria às deidades pagãs – talvez composto 
por um cristão que quisesse revelá-las como hipócritas e 
covardes? Ou o poema é o trabalho de alguém que estava tão 
seguro de sua crença, que desejava mostrar que os deuses são, na 
verdade, diferentes de nós – e que a realização de suas funções 
divinas não pode ser compreendida a partir de estruturas 
éticas humanas? Muito provavelmente, “A querela de Loki” foi 
compreendida de modos diferentes em diferentes tempos de 
sua existência; muita coisa depende da nuança conferida pelos 
intérpretes. Mas não é difícil sentir, ao final dele, que talvez o 
mundo seja melhor sem essa gentalha.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 527

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

Então, o fimbulvetr chega, o Sol e a Lua são devorados, Yggdrasill pega fogo 
e Heimdallr sopra o Gjallarhorn perante a iminência do fim. O gigante de fogo 
Surtr posta-se com sua espada brilhante, o navio Naglfari, feito das unhas dos 
mortos, zarpa sob o comando de Loki, Hrymr, líder dos gigantes de gelo, marcha, 
a serpente de Miðgarðr se agita no oceano, e o lobo Fenrir se liberta de seus 
grilhões. Inicia-se a última batalha.

Os deuses morrem: Óðinn é engolido por Fenrir, Þórr atingido pelo veneno de 
Jörmungandr, Freyr avança contra Surtr, o cão Garmr derruba Týr, Heimdallr e 
Loki matam um ao outro. Na contramão dos deuses, Víðarr, filho de Óðinn, pula 
na bocarra de Fenrir e, protegido por seus sapatos, despedaça a mandíbula da 
criatura. Finalmente, Surtr despeja seu fogo pelo mundo, trazendo seu fim.

Contudo, o fluxo do destino não para, e alguns dos Æsir retornarão. O 
misterioso Hœnir retorna, ao lado de Baldr e Höðr, vítima e matador, e esses 
sobreviventes relembram a grande calamidade. Vafþrúðnir havia previsto outra 
renovação: humanos se esconderam no bosque de Hoddmímir; seus nomes 
são Líf e Lífþrasir. Víðarr sobreviveu, junto de Magni e Móði, filhos de Þórr. 
Aqui Larrington ressalta: a profecia de Vafþrúðnir não encontra a profecia da 
sibila quanto à reconciliação, revelando-se mais pessimista. Afinal, o dragão 
Níðhöggr ainda voa por aí, e 

[...] não há razão convincente para pensar que o novo mundo não 
será como o anterior, que o mal e a corrupção não se manifestarão 
novamente (talvez, por meio de um vetor diferente de Loki e seus 
aliados gigantes), e que ragna rökkr, a escuridão antes da aurora, 
cairá novamente – e novamente – ao longo dos ciclos dos tempos 
(Larrington, 2022, p. 199).

O livro de Larrington chega ao público brasileiro para cobrir um amplo 
vácuo de produções sobre o assunto, especialmente entre aqueles voltados à 
divulgação para um público não acadêmico. Sua linguagem, bem-humorada e 
articulada entre as seções, reflete sua preocupação com o entendimento, além 
de oferecer uma soma de caixas explicativas em diversos momentos do texto. 
As ilustrações, como já mencionado, oferecem para o leitor caracterizações 
diversas das personagens mitológicas evocadas, embora contextualizações mais 
detalhadas sobre suas épocas de produção tenham ficado de fora – o que se 
mostra, ademais, coerente com a proposta divulgadora do livro. Nesse mesmo 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 528

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

sentido, Larrington evita adentrar determinadas veredas acadêmicas que 
poderiam tolher por demais o caráter didático do livro, especialmente quando 
considera figuras históricas como Adam de Bremen, que descreveu o polêmico 
templo de Uppsala, ou Snorri Sturluson, reputado como autor de inúmeras 
estórias de heroísmo e mito. Mesmo assim, de modo positivo, a autora não deixa 
de propor seus pontos de vista perante a maior parte das narrativas míticas, 
como tentei expor ao longo desta breve resenha. Contudo, este acerto liga-se 
com sua principal mazela.

Ao abordar temas tão amplos e íntimos quanto mito, história e religião, teria 
sido produtivo, mesmo que a abordagem não alcançasse a profundidade de uma 
pesquisa acadêmica estrita, estabelecer ligações com pesquisadores modernos 
e, consequentemente, com as principais interpretações historiográficas sobre os 
vestígios. As caixas explicativas teriam sido um bom palco para estas pequenas 
exposições. O público geral quer ler sobre Óðinn, Þórr e Loki, e, quanto mais essa 
mediação for feita por meio de produções acadêmicas atuais, mais podemos dizer 
que o livro obtém sucesso.

Outrossim, tratando-se de uma tradução, há de se comentar sobre a 
transposição das línguas. O texto flui, e Caesar Souza demonstra uma solidez 
em seu trabalho conforme a prosa toma rumos descontraídos. Todavia, como 
era de se esperar, considerando a condição do idioma antigo, alguns termos 
em Nórdico Antigo chegam às páginas com pequenos erros ou inconsistências 
narrativas – a serpente de Miðgarðr, apresentada como “serpente Miðgarðs”, 
conservando sua declinação no genitivo, por exemplo. Ainda assim, em nada 
tais inexatidões comprometem o texto.

Concluo, portanto, ressaltando que obras esclarecedoras sobre os mitos do 
velho mundo nórdico, como a de Carolyne Larrington, desempenham papel 
de peso no fomento do pensamento crítico perante múltiplas representações 
contemporâneas desse corpus mitológico — seja na cultura pop, gêneros musicais, 
ou mesmo em discursos políticos que resgatam simbologias pretensamente 
míticas de maneira muitas vezes descontextualizada. Oferecendo uma perspectiva 
acessível e bem delineada, Larrington possibilita ao seu leitor um contato guiado 
pela complexidade das narrativas dos antigos escandinavos, lançando as bases 
para compreender que tais estórias correspondem a profundas expressões da 
humanidade de seus autores e público — conflito, identidade, destino —, as quais 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 518-529, jan-jun. 2025 } 529

Jo
ão

 R
ic

ar
do

 M
al

ch
ia

ffa
va

 T
er

ce
iro

 C
or

re
a

M
ito

s 
do

 v
el

ho
 m

un
do

 n
ór

di
co

. e
nt

re
 p

oe
si

a,
 id

en
tid

ad
e 

e 
hu

m
an

id
ad

e

R
e
s
e
n
h
a

dizem respeito também ao presente. Assim, conhecer os mitos, sejam nórdicos 
ou de outros povos, é, em um profundo sentido, conhecer a nós mesmos, e 
Larrington contribui com um passo valioso.

Referências 

ELIADE, Mircea. O Mito do Eterno Retorno. São Paulo: Mercuryo, 1992.

LARRINGTON, Carolyne. Os Mitos Nórdicos: um guia para os deuses e heróis. 
Tradução de Caesar Souza. Petrópolis: Vozes, 2022.

Notas

1 Mestrando em História Social pela Universidade Estadual de Londrina. https://orcid.org/0009-0007-9832-4546. ricardo.
malchiaffava@uel.br

https://orcid.org/0009-0007-9832-4546
mailto:ricardo.malchiaffava%40uel.br?subject=
mailto:ricardo.malchiaffava%40uel.br?subject=

	_Hlk184996509
	_Hlk184995637
	_Hlk184996378
	_Hlk185232864
	_Hlk184972354
	_Hlk185000974
	_Hlk201061377
	_Hlk201061434
	_Hlk201061579
	_Hlk201061775
	_Hlk201062211
	_Hlk201063240
	_Hlk201063533
	_Hlk201063932
	_Hlk201064143
	_Hlk201065267
	_Hlk201065668
	_Hlk201068061
	_Hlk201068051
	_Hlk201068408
	_Hlk200720600
	_Hlk201071662
	_Hlk201072169
	_Hlk201072418
	_Hlk201072540
	_Hlk201072754
	_Hlk201072911
	_Hlk201062453
	_Hlk201148507
	_Hlk201148716
	_Hlk201063124
	_Hlk201151725
	_Hlk201151811
	_Hlk201151883
	_Hlk201153630
	_Hlk201154338
	Pelos seus “merecimentos e letras”: trajetórias e os caminhos para a nomeação dos primeiros desembargadores do Tribunal da Relação de Pernambuco (1821-1822)
	Jeffrey Aislan de Souza Silva
	Teatro e Censura no Brasil Oitocentista: Algumas notas para um possível debate 
	Silvia Cristina Martins de Souza
	O Tocantins-Araguaia entre os Estados do Brasil e do Grão-Pará e Maranhão: indígenas, portugueses e reformismo ilustrado em uma fronteira fluvial da América do Sul (século XVIII)
	José Inaldo Chaves
	A FORMAÇÃO DOCENTE E A DINÂMICA SOCIOAFETIVA EM UM CONTEXTO INTERATIVO COM O PATRIMÔNIO HISTÓRICO-CULTURAL
	Betânea Moreia de Moraes
	José Reginaldo Feijão Parente
	Migração de família e a liderança feminina (Ceará e Piauí - século XIX)
	[INSERIR NOME DO AUTOR]
	A propriedade privada e as terras de uso comum na Amazônia: os castanhais de serventia pública e luta pelo direito de existir.
	Adriane dos Prazeres Silva
	A transmissão antroponímica das famílias da nobreza da terra da capitania de Pernambuco: uma perpetuação simbólica (séculos XVI-XVIII)
	Ana Lunara da Silva Morais
	Introdução ao cinema brasileiro (1959), de Alex Viany: reflexões sobre o espaço de experiência e horizonte de expectativas do lugar de produção
	Julierme Morais
	“Che” Guevara, o guevarismo e a história do esporte em Cuba
	Renato Beschizza Valentin
	“Um abandono covarde aos acometimentos de um inimigo em triunfo”: cenas do cólera no Ceará (1862)
	Paulo Henrique Fontes Cadena
	Jucieldo Ferreira Alexandre
	As duas dimensões da teoria da história de David Hume
	Pedro Eduardo Silva
	A consciência histórica de estudantes dos anos finais do Ensino Fundamental sobre os povos indígenas do Brasil
	Thábata Araújo de Alvarenga
	Uma doença devastadora: a varíola em Pelotas (RS) na virada do século XIX e início do XX
	Lorena Almeida Gill
	Mayra Maggio
	María del Mar Solís Carnicer
	Entre feitiços, porretes e êxtases: cinema e perseguições religiosas no Rio de Janeiro da Primeira República
	[INSERIR NOME AUTOR]
	O Crepúsculo de um dirigente comunista: a militância política de Astrojildo Pereira na cidade de São Paulo em 1931
	Marcos Del Roioi
	Lucas Alexandre Andreto
	Tramas de ordem e anarquia: discutindo identidades políticas a partir da imprensa brasileira e da questão cisplatina (1824-1825)
	[INSERIR NOME DO AUTOR]
	Mariana Coelho e a pena-bisturi em O Paraná mental (1908)
	Débora do Rocio Pacheco da Silva
	Névio de Campos
	A terceira margem ou Sobre a leitura na relação entre história e literatura
	Lucas André Berno Kölln

	mitos do velho mundo nórdico. entre poesia, identidade e humanidade
	João Ricardo Malchiaffava Terceiro Correa

