
Submissão: 20/04/2025 | Aceite: 26/08/2025

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul./dez. 2025 } 44

DOI: 10.5433/1984-3356.2025v18n36p44-63

Mais do que pura poesia: 

uma visão política nos 

estudos dos gêneros 

dramáticos da antiguidade 

grega

More than pure poetry: a political 

view in the studies of the dramatic 

genres of ancient Greece

Más que pura poesía: una 

visión política en los estudios 

de los géneros dramáticos de la 

antigüedad griega

Dolores Puga1

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5433/1984-3356.2025v18n36p44-63


D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 45

Resumo: Este artigo propõe uma abordagem crítica dos gêneros 
dramáticos da antiguidade grega, ultrapassando os limites 
de uma leitura exclusivamente poética. Ao problematizar a 
consolidação de convenções e classificações canônicas sobre 
a tragédia e a comédia antigas, o texto evidencia como essas 
codificações ocultam disputas sociopolíticas que permeavam 
a produção teatral. Destaca-se a importância de atores sociais 
como os choregoi, os financiadores e produtores das peças, cuja 
atuação revela a dimensão política dos festivais dramáticos e o 
teatro como espaço de disputa simbólica. Por meio da análise de 
autores como Aristófanes, Eurípides e Antífanes, além de fontes 
materiais e retóricas, o artigo argumenta que a teatralidade grega 
antiga vai muito além da poesia: constitui-se como ferramenta 
estratégica de participação e tensionamento político em Atenas.

Palavras-chave: antiguidade grega; gêneros dramáticos; 
convenções poéticas; atuação política; Choregia.

Grandes áreas: Ciências Humanas – Linguística, Letras e Artes.

Áreas: História Antiga – Estudos Literários – Artes Cênicas.

Abstract: This article proposes a critical approach to the dramatic 
genres of ancient Greece, moving beyond the boundaries of an 
exclusively poetic interpretation. By questioning the consolidation 
of canonical conventions and classifications of ancient tragedy 
and comedy, the study highlights how these frameworks often 
obscure the sociopolitical disputes embedded in theatrical 
production. Special attention is given to the role of social agents 
such as the choregoi — the financiers and promoters of the plays— 
whose involvement reveals the political and competitive nature 
of dramatic festivals and the theater as a symbolic arena of power 
struggles. Through the analysis of authors such as Aristophanes, 
Euripides, and Antiphanes, in addition to rhetorical and material 
sources, the article argues that ancient greek theatricality 
transcends poetic literature, functioning as a strategic tool for 
political participation and negotiation in Athenian society.

Keyword: greek antiquity; dramatic genres; poetic conventions; 
political action; Choregia.

Major fields: Human Sciences – Linguistics, Literature, and Arts

Fields: Ancient History – Literary Studies – Performing Arts.



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 46

Introdução

Quando se pensa em uma concepção de gênero entre as produções teatrais 
da antiguidade, que define e classifica embasamentos estéticos, muitas vezes 
o perigo está em consolidar fundamentos e codificações que permearam o 
decorrer de vários séculos e se tornaram respostas comuns a filósofos, filólogos, 
e pesquisadores gerais da literatura ou da história da arte, os quais buscaram 
compreender os denominados gêneros trágico (tragoidia) e cômico (komoidia). O 
problema não está no estudo em si mesmo dos gêneros, senão nas perspectivas 
que reduzem os significados das obras à essa categorização. Por essa razão é que 
suscitar investigações dos usos sociais da arte amplia os olhares sobre a produção 
de seus significados também enquanto gênero.

Convenções e canonizações poéticas

Sob um viés generalizante, é possível pensar em algumas categorizações 
artísticas. Das classificações da comédia, tem-se, de acordo com a Poética 
aristotélica (do século IV), a identificação e “imitação dos homens piores” 
(Aristóteles, Poética, 1448a; 1449a), e por isso a leitura de que o gênero cômico é 
“menor” ao promover enredos de homens comuns, em detrimento das tragédias 
e sua caracterização de heróis representantes de uma realeza advinda de 
mitos reconhecidos. Assim sendo, tradicionalmente nos estudos – sobretudo 
filológicos e literários do viés aristotélico –, à komoidia era destinada a discussão 
dos indivíduos e questões concretas da polis (Aristóteles, Poética, 1451b), com 
personagens utilizando trajes fálicos (Hanink, 2014, p. 261) e a trama contendo 
uma parte específica em que o coro ou o corifeu dedicava uma fala de reflexão 
diretamente ao público (a parábase). À tragoidia era destinado um enredo sobre 
a “mudança de fortuna” do herói (Aristóteles, Poética, 1451a), que serviria de 
lição e catarse – esta, conforme a própria perspectiva aristotélica, o símbolo do 
expurgo do herói, cujo efeito de piedade e temor serviria de lição dos deuses para 
toda a humanidade (Aristóteles, Poética, 1449b).

É salutar que as mudanças nos gêneros dramáticos se fundamentam pelas 
particularidades dos períodos históricos e das intenções políticas presentes 
em cada fazer teatral a ser analisado. Estudioso da comédia, Michael Silk 
problematiza a estigmatização dos gêneros artísticos na antiguidade, suscitando 
uma avaliação geral dos gêneros nos mais variados tempos históricos. Para o 
autor há uma questão a ser levada em consideração: o diálogo entre texto e 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 47

contexto, em que o último representaria as diferenciações de um mesmo gênero 
pelo recorte temporal e cultural de uma sociedade, e o primeiro se refere à 
sua forma e estrutura como texto/obra (Silk, 2013, p. 15-24). Para a komoidia, 
por exemplo – ainda dentro da perspectiva de categorização do gênero –, os 
pesquisadores definiram as diferenças entre a Antiga, Média (ou Intermediária) 
e Nova Comédias; distinções que condiziam com seus momentos de produção e 
características principais (Silk, 2013, p. 24). Nestes termos, até mesmo a parábase 
passa a ser vista como elemento exclusivo da Comédia Antiga, e o próprio 
Aristófanes teria dispensado esse recurso em suas peças teatrais do século IV 
(Hanink, 2014, p. 263).

Michael Silk assinala o capítulo XIII da Poética aristotélica, quando, mesmo 
buscando definir o gênero trágico – pelo qual vários poetas se encaixariam no 
teor de suas obras –, Aristóteles apontaria, por exemplo, Eurípides como “o mais 
trágico dos trágicos” (tragikotatos). Silk problematiza, assim, as perspectivas da 
atribuição do gênero em um mesmo contexto, sociedade e cultura (Silk, 2013, p. 
27). Nesse sentido, existindo apenas um teor de classificação trágica onde todos 
os tragediógrafos são considerados igualmente – Aristóteles definiria todos esses 
poetas como tragoidiai –, por qual razão apenas um deles seria identificado como 
“mais trágico” do que outros?

Há que se levar em consideração que na obra aristotélica ainda permanece 
um tom de defesa à Eurípides pelas críticas a ele destinadas por este justamente 
fugir do padrão e estabelecer suas obras entre as peças de amartia (falhas) 
por possuírem um final de adversidade – e por isso, por desviarem do próprio 
fundamento catártico da teoria aristotélica. De acordo com James Barret (2002), 
tradicionalmente a tragédia utiliza uma mensagem literária convencional de 
rapidez e confiabilidade para atingir um resultado de precisão. O autor analisa a 
figura dos persas na obra dramática mais conhecida de Ésquilo (Os Persas, de 472 
AEC) – uma figura literária que antecede a própria mensagem trágica da peça, 
pois ela desempenha devidamente sua função precisa no enredo contado pela 
construção representacional do inimigo. Esse é um dos sucessos para a imagem 
convencional da tragédia.

Barret aponta essa característica também nos poemas épicos de Homero e na 
Teogonia de Hesíodo, uma vez que a velocidade da mensagem e sua confiabilidade 
está em apoiar tradicionalmente a ordem do mundo a partir da autoridade dos 
deuses (Barret, 2002, p. 56-58). Essa autoridade condiz com a teoria poética de 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 48

Aristóteles bem como com as definições que permearam as pesquisas tradicionais 
sobre a tragédia grega, mas, na realidade, o tom autoritário dos enredos traduz 
uma vontade política. Na prática, o discurso da tragédia não deixou de apontar 
conflitos, fazer refletir sobre pensamentos culturais determinantes do seu 
período de produção. Segundo Simon Goldhill:

Repetidamente, a tragédia retrata a dissolução e colapso da 
ordem social, retrata o homem fora das fronteiras e normas 
do comportamento social, retrata um universo de conflito, 
agressão, impasse. [...] Em vez de simplesmente refletir os valores 
culturais de espectadores do século V, em vez de oferecer simples 
mensagens didáticas dos poetas da cidade para os cidadãos, a 
tragédia parece deliberadamente problematizar, tornar difícil a 
suposição dos valores do discurso cívico (Goldhill, 1987, p. 74, 
tradução nossa).2

Goldhill desmistifica a própria imagem convencional da tragédia, até mesmo 
debatendo sobre significados destinados a ela por grande parte de estudiosos, tal 
como a ideia da tragédia como elemento didático (paideia) de poetas. A prática da 
intencionalidade dos espetáculos traduz elementos que desviam da perspectiva 
filosófica da aplicação e o fundamento do teatro na antiguidade clássica 
ateniense. Mesmo assim, perduram-se valores dos gêneros dramáticos, pois 
partem de uma análise de concepções unívocas, cujas respostas à sua existência 
são normatizadas. Ampliando para discussões e definições dos gêneros por parte 
dos estudos contemporâneos, Michael Silk afirma:

Em termos textuais, gêneros e seus repertórios são 
invariavelmente compreendidos, não por amostras ou instâncias 
aleatórias, mas por referência do que são, ou do que são tomados 
para ser, seus principais representantes. A identificação com os 
principais representantes – ou, pode-se dizer, a construção do 
“canon” do gênero – muda inevitavelmente ao longo do tempo. 

(Silk, 2013, p. 34, tradução nossa).3

As escolhas que legitimam concepções de gênero se transformam 
inevitavelmente, muito embora isso seja imperceptível na maioria dos casos, 
pois implica destituir de uma visão geral do estudo sobre a tragédia e a comédia 
antigas. Nestes termos, até mesmo a canonização de poetas estrutura um 
pensamento hierárquico sobre os gêneros.

Nos termos de legitimação padronizada de gêneros, é possível problematizar, 
por exemplo, o sentido trágico. A perspectiva da tragédia como gênero que apenas 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 49

tenciona passado e presente numa relação com os heróis lendários – questões 
apresentadas de uma forma estrutural por historiadores como Jean-Pierre 
Vernant e Pierre Vidal-Naquet sobre o teatro ateniense (Vernant; Vidal-Naquet, 
1977, p. 20) –, demonstra-se simplista em meio à atuação de uma nova ordem 
social oligárquica que vai ganhando espaço ao longo do século V (momento 
áureo do teatro) e suas tensões com os valores tradicionais aristocráticos 
também na arte, questões que se determinam com o desenrolar do processo 
histórico da democracia de Atenas e os novos grupos cívicos e participantes da 
vida política. O chamado “código aristocrático” que, segundo Gregory (1991, p.7-
8), a tragédia parece refletir, com efeito se transforma na sistematização desse 
conflito de interesses que vai além de simplesmente seguir normas democráticas: 
“Aristocratas e comuns podiam se beneficiar do esquema de valores conservados 
de glamour e autoridade do passado heroico, ainda acessível e apropriado para 
o presente [...] a tragédia [...] revela sua dimensão política” (Gregory, 1991, p. 9, 
tradução nossa)4.

As ideias da autora auxiliam na necessária problematização de determinadas 
perspectivas construídas pela generalização da poética de maneira geral, como 
o teor de formação cultural – função delegada, sobretudo à tragédia – e, por 
isso mesmo, à imagem estruturada da própria tragédia criada por Eurípides, por 
exemplo. A tradicional biografia desse poeta é reduzida a caricaturas construídas 
nas comédias de Aristófanes (Gregory, 1991, p. 9).

Embora tenha nascido em 480 AEC e sua primeira obra marcada em 455 AEC 
pela bibliografia, Eurípides é qualificado como representante poético de finais 
do século V (Capps, 1901, p. 237-238) e, por reconhecimento, no século IV. 
Mesmo com o reconhecimento posterior, as tentativas de classificação do poeta, 
sobretudo como subversivo, traduzem sua assimilação em uma análise evolutiva 
da tragédia promulgada pelos estudos germânicos do século XIX5. Nessas 
pesquisas, Ésquilo é apresentado como representante do começo, Sófocles como 
o apogeu e Eurípides como o declínio (Gregory, 1991, p. 8-9).

Apesar dessa perspectiva tradicional de “declínio” suscitada para o estilo 
trágico de Eurípides, Justina Gregory aponta que justamente pelo seu teor 
diferenciado é que Eurípides teria tomado o lugar de Ésquilo na hierarquia 
trágica a partir do século IV, uma vez que este teria se tornado “fora de moda” 
e Sófocles teria mantido sua fama (Gregory, 2005, p. 253-254). Demarcando a 
questão de seu reconhecimento no século IV, a autora suscita, como Michael Silk, 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 50

a fala de Aristóteles na Poética, onde este afirma ser Eurípides “o mais trágico dos 
poetas” (Aristóteles, Poética, 1453a, 29-30). Isso significa que a ideia de “declínio” 
estabelecida para Eurípides teria sido, então, moldada posteriormente, fator pelo 
qual permaneceu até a contemporaneidade, sobretudo pelos estudos alemães do 
século XIX apontados por Gregory (Gregory, 2005, p. 255).

A tradicional sucessão cronológica e hierárquica de análise da tragédia não 
permite observar trabalhos realizados por Sófocles, por exemplo, os quais foram 
feitos em simultaneidade com os trabalhos de Ésquilo e por vezes com Eurípides, 
ou obras de Ésquilo as quais foram reapresentadas no momento histórico de 
Sófocles e Eurípides. Ademais, essa sucessão e perspectiva tradicionais restringem 
as possibilidades de análise da especificidade das obras e dos envolvidos no 
processo, os quais têm tanta importância na produção e mensagem da peça 
quanto o autor.

A busca pelo apanhado conjuntural das peças teatrais retrata uma preocupação 
em determinar com rigor os significados que possam definir a autoria das mesmas, 
demarcando o poeta e retirando de importância da análise as premissas que 
caracterizam divergências políticas e de interesse do próprio sujeito histórico 
que as criou (dependendo do momento de criação), das interferências dos outros 
elementos de produção – tais como o financiador dos espetáculos nos festivais de 
teatro: o choregos –, bem como não sustenta a peculiaridade apresentada pelas 
próprias obras.

As generalizações se constituem igualmente nas análises estéticas das obras 
e autores, do mesmo modo que estudos como de Christopher Pelling, que se 
preocupa em avaliar a perspectiva retórica das peças trágicas, apontando que entre 
Eurípides, Ésquilo e Sófocles, o primeiro seria o “menos desinibido” na utilização 
das técnicas retóricas, lançando mão de muitos “maneirismos e formulações 
contemporâneas” (Pelling, 2005, p. 85). Pelling defende que “apenas a análise de 
uma série de amostras pode trazer à tona a gama de técnicas empregadas pelos 
poetas trágicos” (Pelling, 2005, p. 85, tradução nossa)6.

Além dessas pesquisas acerca da tragédia, estudos como de K. J. Dover 
assinalam que, em questões de comédia, muito é negligenciado antes da produção 
de Aristófanes e que, portanto, não são explorados uns 40 anos antes de sua 
primeira produção, quando a comédia se apresentou inicialmente na Grande 
Dionísia, em 486 a. C. Para Dover, o que precede Aristófanes é comparado, em 
quantidade de informações, com as poucas evidências dos trabalhos de seus 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 51

rivais contemporâneos; e, sobre eles, é de conhecimento, em sua grande maioria, 
aquilo o que Aristófanes aponta (Dover, 1972, p. 212)7.

É possível citar outro caso de generalização com o estudo de Maria de Fátima 
Sousa e Silva, em que a autora trabalha a análise estética das obras de Aristófanes 
cruzando-a com a trajetória e crítica estética do próprio comediógrafo (Sousa e 
Silva, 1987, p. 13-103). O diálogo com o momento histórico se conduz de forma 
estanque, como por exemplo, distinguir o movimento do gênero cômico antes 
e durante Aristófanes, sendo o momento anterior denotado como o tempo do 
comediógrafo Cratino – do “tempo de Péricles”8 (Sousa e Silva, 1987, p. 54), por 
exemplo.

Nesta ligação entre “o antes e o depois” da comédia, as perspectivas estéticas 
podem, na prática, demonstrar elementos de mescla de estilos; o que irá 
depender do interesse em jogo no momento da produção. Isso pode suscitar 
questionamento às análises estanques dos recursos utilizados pelos poetas, 
sobretudo em se tratando de perceber os detalhes apresentados por cada obra 
dramática.

Em seu trabalho de análise dos vasos que retratavam o teatro grego, Eric 
Csapo vai apontar o crescimento daquilo que ele denomina como “realismo” 
na arte principalmente a partir de 420 AEC encontrando imagens realistas de 
teatro na cerâmica grega ocidental de variadas formas e tamanhos, cada vez mais 
expondo coros e atores em detrimento de cenas que condiziam à interpretações 
míticas (Csapo, 2010, p. 1-82). De acordo com Csapo, as imagens confirmariam 
evidências da disseminação do teatro no mundo grego em finais do século 
V e início do IV, sistematizando um conceito de teatro centrado no ator, mas, 
cujos temas representados se reduziam ao corpus restrito de dramas antigos de 
determinados poetas que se legitimaram socialmente (Csapo, 2010, p. 83-116). 
Nesse sentido, além das visões aristofânicas e, posteriormente, aristotélicas, 
as quais qualificaram e autenticaram poetas, segundo Csapo, nesses indícios 
de vasos também era possível perceber um movimento de canonização dos 
autores, tais como os três poetas trágicos mais conhecidos e a própria figura de 
Aristófanes, no caso da comédia.

Paradoxalmente, em contraponto a esse movimento de canonização de poetas, 
a sistematização do ator revelada nas imagens, sobretudo a partir de 420 AEC, 
demonstra não apenas uma perspectiva mais realista da arte, como sustenta cada 
vez mais a fundamentação do teatro como negócio – ideia que parte das próprias 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 52

análises de Csapo em seus estudos –, não apenas da visão política dos poetas, 
como do poder dos choregoi pelo uso de suas funções ao financiar os atores e o 
coro, ou até mesmo do advento da theorika – o pagamento de verbas da cidade-
estado voltadas ao teatro, e do crescimento dos theatronai – que financiavam a 
construção e gerência dos teatros (Csapo, 2007)9, enfim, de todo o sistema de 
financiamento e produção de peças e festivais.

O posicionamento do artista, os espectadores e a atuação política dos envolvidos 
na produção teatral

Levantando críticas ao pensamento generalizante da arte, é possível analisar 
a komoidia a partir das considerações do poeta cômico estrangeiro Antífanes, 
nascido em 408 AEC, ao final do século V, mas atuante no século IV em Atenas 
– portanto, poeta considerado da Comédia Média (ou Intermediária). A partir do 
fragmento do texto Poiesis (Poesia) – único que chegou até a contemporaneidade 
–, Antífanes assinala:

Arte afortunada é a tragédia, em tudo!
Para começar, o enredo
é conhecido dos espectadores
antes mesmo de se abrir a boca,
de modo que ao poeta
basta apenas recordar
[...]
E, depois, sempre que não têm mais nada a dizer
e se exaurem inteiramente em suas peças [os poetas trágicos],
como quem pede água, erguem o deus ex-machina
e isso satisfaz os espectadores!
Para nós [poetas cômicos], não é assim,
mas, ao contrário, tudo
é preciso inventar: nomes novos,
e, em seguida, a ação pregressa,
a situação presente, o desfecho,
a introdução [o prólogo].

(Duarte, 2008, p. 263, fr. 189, 1-5; 13-21).10

De acordo com Antífanes, a poesia trágica tem a sorte de que o público já a 
assistiria sabendo de antemão os elementos básicos da história – pelos mitos 
abordados que já eram previamente conhecidos – diferentemente da comédia 
que precisaria inventar enredos, personagens, o que aconteceria no passado e 
no futuro, além do prólogo – o que poderia indicar a desaprovação do público. 
Antífanes aponta até mesmo o recurso do uso do sobrenatural para finalizar a 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 53

história trágica (deus ex machina ou mechane) quando o tragediógrafo estaria, 
segundo o poeta cômico, sem ideias para um devido desfecho, o que diverge da 
abordagem pela qual os comediógrafos deveriam seguir.

Apesar dos apontamentos de Antífanes, faz-se necessário salientar que, 
sobretudo na Comédia Antiga, é possível identificar o uso de figuras mitológicas 
previamente conhecidas também em sua poesia cômica, o que é possível observar, 
por exemplo, no caso da obra As Rãs, de Aristófanes (Batraxoi, 405 AEC), que 
mantém uma construção específica da imagem de Dioniso. É provável que 
Antífanes se refira justamente ao fato da comédia ter como característica principal 
o fato de desvincular, por meio do viés cômico, os personagens com seus enredos 
míticos originais, constituindo de uma perspectiva mais inventiva. Mas é preciso 
enfatizar que ambos os gêneros trágico e cômico recriam olhares de histórias 
mitológicas previamente conhecidas segundo interesses dos responsáveis pelas 
produções teatrais.

De qualquer maneira, ao invés de Antífanes traduzir um viés de “inferioridade” 
da comédia em detrimento de uma “superioridade” trágica – como é possível 
observar na própria teoria da Poética aristotélica (teoria criada também no 
século IV, mesmo período que Antífanes) –, curiosamente o poeta valoriza a 
inventividade cômica em relação aos dramaturgos da tragédia, desvinculando 
o viés da hierarquia dos gêneros e, apontando nela a presença de uma injustiça 
e de uma marginalização que os poetas cômicos assumem diante de um gênero 
favorito. Essa perspectiva se perdura nas poesias da comédia grega de maneira 
geral, pois simbolizam, dentro das próprias obras, uma auto representação 
poética de sua própria força imaginativa.

Além dessas questões, em termos de contexto, Johanna Hanink aponta que 
ao longo do século V, o desenvolvimento dos festivais teatrais contou com a 
determinação definida dos gêneros dramáticos e isso fez com que a composição 
cômica e trágica dos poetas permanecesse como artes distintas, até mesmo entre 
atores (Hanink, 2014, p. 259). A autora aponta que o próprio teor de competição 
cada vez mais avançado dos festivais para as últimas décadas do século V levou 
a uma cada vez maior conscientização da qualidade artística do gênero oposto, 
confluindo em experimentações entre eles em termos de usos de técnicas de 
performance e dramática, destituindo aos poucos determinadas convenções 
(Hanink, 2014, p. 260). 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 54

Assim, se no festival da Grande Dionísia (o principal de Atenas), havia 
apresentações de 3 peças trágicas em cada um dos 3 dias e, no dia seguinte, 5 
comédias em um único dia, isso se modificou durante os conflitos do Peloponeso, 
com a apresentação das 3 tragédias, seguidas de 1 comédia em cada um dos 3 
dias. Na comédia As Aves (Ornithes – de 414 a. C.), Aristófanes demonstra que 
até o fato de apresentarem-se logo após as tragédias era motivo de se criar 
paródias sobre elas dentro da trama. Por meio do coro, o poeta aponta que o 
público também tinha asas para voar com as aves quando estivessem cansados de 
assistir as tragédias; assim poderiam retornar depois ao teatro para aproveitarem 
a comédia após o almoço (Aristófanes, As Aves, v. 786-789). Para Hanink (2014, 
p. 258, tradução nossa): “Os dramaturgos da comédia grega satirizaram seus 
contrapartes trágicos e lançaram o gênero trágico como um rival próprio”.11

Na relação entre o poeta e a luta pela conquista do público nos contextos 
dramáticos, o final do século V demarca uma maior observância na rivalidade 
intergenérica, até mesmo entre Aristófanes e Eurípides. Nessa perspectiva, há, 
segundo Rossela Saetta Cottone (2011, p. 141-142), a pronunciada tendência 
de experimentação formal, a chainotes (novidade) que pudesse ser elemento de 
interesse para os espectadores. Assim, utilizar até mesmo de formalidades do 
gênero oposto era também reconhecê-lo em sua importância no diálogo com 
os espectadores, mesmo não admitindo oficialmente. “O teatro se relaciona ao 
gênero de maneira reflexiva, cada peça interpretando de modo novo a forma 
tradicional do seu gênero e contestando a novidade do seu rival” (SaettaCottone, 
2011, p. 143, tradução nossa)12.

Como pode ser observado, os estudiosos tendem, de maneira geral, a verificar 
com mais clareza a perspectiva da rivalidade poética, sobretudo entre ambos os 
gêneros dramáticos, mais ao final do século V e no desenrolar do quarto século, 
avaliando a fundamentação formal crescente das competições nos festivais. No 
entanto, é digno de nota que, em perspectivas históricas, também pelo próprio 
desenvolvimento dos conflitos do Peloponeso, da crise em Atenas e dos golpes 
oligárquicos em 411 AEC, tornam-se mais latentes as disputas poéticas quando 
estas são analisas pelo viés político.

O elemento persuasivo do teatro sistematiza uma ferramenta importante para 
o pensamento do teatro como precursor de intencionalidades sociopolíticas e 
econômicas, e, nesse sentido, traduz a necessidade de convencimento mesmo 
às custas de novas técnicas, ou de mensagens interessantes, pois é a partir delas 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 55

que o público sairá do espetáculo e participará das discussões em assembleia 
pública. Contudo, isso não significa afirmar que ao início e ao longo do século V 
já não houvesse uma preocupação de rivalidade poética e política por parte dos 
envolvidos nas produções das peças teatrais. Na realidade, parte-se exatamente 
dessa premissa: do uso do teatro na antiguidade como um lugar de abrangência 
do campo de disputas de grupos sociais; um espaço primordialmente de forte 
apelo político.

Além disso, também é possível perceber fazeres políticos mais abstratos, seja 
pelas oficializações ou não de determinado viés religioso elegido – a depender 
dos locais e povos de origem que conjugariam alianças ou não com Atenas –, seja 
pelas próprias formas de criação artística a serem apresentadas em espetáculos 
na grande instituição teatral clássica ateniense e seus festivais. Ponderada dessa 
maneira, a política passa a ser vista de forma mais ampla e, portanto, constituindo 
um espaço de atuação mais complexo do que possa parecer à primeira vista. 
Avaliada dessa forma, permite compreender mais claramente os lugares políticos 
dos sujeitos históricos e suas inconstâncias, a depender de suas atuações dentro 
da sociedade ateniense, utilizando, por exemplo, o teatro a seu favor em nome 
de disputas de poder.

Em detrimento de se pensar na prática política apenas pelas oratórias de 
discussão nas assembleias, problematizam-se debates que circundam a própria 
utilização do teatro (o espaço do theatron onde se assistiam aos espetáculos) 
como ferramenta dessa mesma atuação política. Neste viés, a complexidade 
social se traduz de maneira abrangente e abstrata em pensamentos e ações, onde 
a Ágora – e posteriormente a Pnix13 – não fomentava apenas o resultado dos 
votos e os devidos interesses neles envolvidos, mas também se situava como uma 
atmosfera macro do resultado de disputa de micro espaços – tais como os usos 
de manutenção ou sublevação de poder dentro do teatro a partir dos interesses 
por trás de suas produções. Nesse ínterim, a política é vista como uma rede de 
relações determinadas pelos interesses colocados constantemente em exercício, 
perpetuando-se a partir de associações – abertas ou sigilosas em sua maioria – 
além da criação de simbolismos e discursos os quais todos seriam resultantes na 
implicação efetiva de votações e decisões nas assembleias.

Quando a sociedade ateniense é pensada de forma estrutural, perde-se a 
riqueza e o dinamismo das suas relações e da multiplicidade das práticas em 
nome de interesses dos sujeitos históricos e seus conflitos. Por isso, estudos 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 56

como de Julián Gallego se tornou ponto de apoio, por privilegiar o estudo dessa 
multiplicidade dos sujeitos históricos, seus interesses e atuações nas disputas 
políticas e culturais.

Dentro das apreciações de Julián Gallego, há uma problemática na historiografia 
quando se analisa a relação entre o espectador de teatro e a vida política. A função 
do espectador pode ser comparada ao do cidadão na assembleia? Assim pode se 
indagar o leitor de Gallego. O autor se coloca a defender, ao longo do texto, um 
papel ativo ao público do teatro, diferenciando-se de perspectivas filosóficas nas 
quais os theatai (espectadores) teriam como característica um viés de passividade 
pela “contemplação da verdade” assim como uma pretensa função do filósofo 
naquela sociedade (Gallego, 2016, p. 15-16).

Dialogando com Simon Goldhill, há, assim, uma homologia entre cidadão 
e espectador bem como uma associação entre os espaços públicos tais como 
Ágora, Pnix e o Teatro de Dioniso (Goldhill, 1987). É possível conceber a atuação 
política dos cidadãos ao se pensar no próprio custeio do Estado à entrada ao 
teatro para aqueles com menores recursos; o papel dos espectadores que, por 
sorteio julgavam as peças nos festivais, e, portanto, eram sujeitos políticos na 
construção da cultura democrática (Goldhill, 1999, p. 5-8).

De acordo com Gallego, na obra “As Leis” (Platão, As Leis, III, 701a-701b), 
Platão teria definido a importância tanto da persuasão quanto da capacidade de 
decisão do público na assembleia e no teatro, definindo “[...] uma dominação do 
povo cujos efeitos políticos são a teatrocracia e a democracia de homens livres, 
ambos produtos da opinião [...], a transgressão [...] e a liberdade excessivamente 
ousada [...]” (Gallego, 2016, p. 26-27, tradução nossa)14. Estaria fundamentada 
assim, para Platão, uma guinada no jogo político, em que o poder de decisão 
passa a ser da audiência em detrimento da antiga dominação aristocrática: “[...] 
segundo Platão, Atenas tornou-se uma teatrocracia análoga à democracia na 
medida em que o povo deixava de temer aos seus superiores e começava a decidir 
tudo, assumindo um rol ativo no teatro e na assembleia” (Gallego, 2016, p. 28, 
tradução nossa)15.

Nesse debate, faltaria a Platão (e a Gallego por suas considerações) a 
compreensão de que, mesmo as massas passando a ter suas vozes definidas 
nas questões políticas – o que determinaria indubitavelmente sua função ativa 
nas decisões –, a arena das disputas de poder permaneceria aberta no campo 
de batalha simbólico dentro do processo histórico, na formulação dos discursos 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 57

persuasivos dentro e fora das assembleias – neste caso, também dentro do teatro 
pela perspectiva dos responsáveis pela sua produção. Assim, de um lado havia o 
papel político fundamental do público do teatro e da assembleia, que avaliavam 
os espetáculos sob seu julgo, conciliavam decisões finais e transformavam em lei 
as votações e decretos. Por outro lado, haviam as estratégias de manutenção ou 
sublevação de poder por parte de uma elite que buscava pela persuasão atingir 
seus objetivos políticos. Neste último caso, o teatro passa a ser uma relevante 
ferramenta, até mesmo para conquistar adeptos do público, muitos dos quais não 
o seriam anteriormente à apresentação das peças teatrais.

A relação de poder disposta para os choregoi em seu desempenho não estava 
apenas na função sistemática de treinar e organizar as atividades do seu coro 
(Wilson, 2000, p. 71), mas principalmente porque faziam parte desse jogo, o 
“prestígio, honra e vitória” – ou a denominada “economia de prestígio” apontada 
por Wilson – que lhes trazia status sociopolítico. Por isso o autor afirma a 
própria característica do sistema na presença de voluntários que solicitavam a 
inclusão de seus nomes para as próximas choregiai, incluindo aqueles que por 
serem eventualmente mais pobres, poderiam pedir recursos emprestados para 
conseguirem atuar na função (Wilson, 2000, p. 53): o denominado antidosis16.

As análises acerca do discurso de Demóstenes intitulado “Contra Mídias” bem 
como a avaliação do histórico de conflitos entre esse orador e Mídias passam 
a ser uma questão exemplar do significado desse recurso contra inimigos 
atribuído à estratégia de utilização da antidosis. Além disso, esse discurso auxilia 
na compreensão das querelas que envolviam a atuação de Demóstenes como 
choregos na Grande Dionísia17.

Antes de vir a falecer, seu pai havia dado sua guarda, concessão de legados e 
fortuna em nome de tutores. No entanto, Demóstenes manteve contendas judiciais 
contra seu tutor Áfobo por administração fraudulenta no intuito de recuperar 
seu patrimônio. Trasíloco, irmão de Mídias – este último um aristocrata muito 
rico – estaria a favor de Áfobo e, juntamente a seu irmão, propôs que Demóstenes 
aceitasse a trierarchia (liturgia voltada para o financiamento da guerra) de Mídias 
ou submeter-se ao processo de antidosis. Embora Mídias tivesse o interesse pela 
propriedade de Demóstenes, este aceitou a liturgia em seu nome, razão pela 
qual Mídias o teria insultado verbalmente em sua casa (LópezEire, 1993, p. 259-
260). Demóstenes teria, então, levantado ação judicial contra Mídias, que não 
compareceu, e, embora lhe rendesse multa, Mídias teria entrado com litígio 



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 58

contra Demóstenes solicitando que lhe retirassem os direitos de cidadão. Todas 
essas questões os colocaram como inimigos políticos (LópezEire, 1993, p. 260).

Após o início das querelas, Demóstenes teria se oferecido voluntariamente 
para ser choregos da Grande Dionísia com grande esforço de financiamento para 
obter o prêmio do concurso. Era a oportunidade de Mídias para prejudicá-lo:

Mídias em seu desgosto manteve um fogo constante de insultos, 
insignificantes ou graves, durante todo o período do meu 
serviço. Agora, o problema que ele causou, opondo-se à isenção 
do nosso coro do serviço militar, ou colocando-se à frente como 
superintendente da Dionísia e exigindo eleição, esses e outros 
aborrecimentos semelhantes vou passar em silêncio; [...] vou me 
limitar ao que vai incitar a indignação de todos vocês de forma 
igual. [...] As vestes sagradas – todas as vestimentas providas 
para o festival [teatral] eu considero sagradas antes de serem 
usadas – e as coroas de ouro que eu pedi para a decoração do 
coro, ele conspirou para destruir, homens de Atenas, por uma 
incursão noturna nas instalações do meu ourives. E fez destruí-
los, embora não completamente, porque estava além de seu 
poder. [...] Mas, não contente com isso, homens de Atenas, na 
verdade ele corrompeu o treinador do meu coro; e se Teléfanes, 
o flautista, não tivesse provado o amigo mais leal a mim, [...] não 
poderíamos ter tomado parte na competição, atenienses; o coro 
teria vindo destreinado [...]. Nem sua insolência parou por lá. 
Foi tão desenfreada que ele subornou o próprio arconte coroado 
[maior cargo político ateniense]; ele uniu os coristas contra mim; 
ele gritou e ameaçou, em pé ao lado dos juízes [...]. Então, depois 
que ele já havia corrompido os juízes na competição dos homens 
[coro de homens no ditirambo], [...] ele agrediu a minha pessoa, 
e foi ele o principal responsável por impedir a minha tribo, que 
era vencedora, de ganhar o prêmio. (Demóstenes, Contra Mídias, 

XXI. 14-18). [Tradução do inglês de A. T. Murray]18

Se a presença de conspirações nas retóricas e nas práticas dos participantes 
políticos de Atenas dentro da produção teatral dos séculos V e inclusive IV é tão 
latente nas documentações, é possível ponderar o intenso domínio dos choregoi, 
não apenas na organização e apresentação das obras, como na construção da 
passagem do texto dramático. Essas questões podem ser fundamentadas, por 
exemplo, sustentando exames críticos acerca da ostentação dos prêmios recebidos 
a partir dos discursos, ou a busca pelo controle de maneira geral, inclusive dentro 
das produções dos concorrentes e no suborno de diretores.



D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 59

Considerações Finais

De maneira geral, olhares alternativos sobre o teatro permitem compreender 
que mesmo partindo da especificidade de gêneros dramáticos (como a tragédia 
e a comédia antigas), seus usos sociopolíticos e econômicos fundamentam sua 
pluralidade na prática teatral. Isso pode ser levado em consideração em uma 
análise crítica até mesmo da padronização do estilo dos autores dramáticos 
na antiguidade por parte dos estudiosos, seja uma referência homogeneizante 
aos tragediógrafos mais conhecidos, como Ésquilo, Sófocles e Eurípides, seja do 
comediógrafo mais famoso: Aristófanes.

O sistema litúrgico da choregia avaliado em suas atuações a partir do 
estudo dos discursos políticos nas assembleias públicas – tais como a oração 
de Demóstenes aqui apresentada –, permite observar a aplicação das práticas 
políticas e interesses sobre os fazeres teatrais. Além disso, o próprio exercício de 
desmitificação das convenções poéticas a partir de uma análise particularizada 
de obras tais como a abordada Poiesis do comediógrafo Antífanes também revela 
o posicionamento político e de concorrência dos artistas, principalmente em seu 
caráter intergenérico, durante a produção dos festivais da antiguidade. Por esse 
aspecto, no aprofundamento da pesquisa, a relação arte, sociedade e política 
torna-se um elemento primordial para compreender a teatralidade grega de 
forma diferenciada, e, portanto, muito mais do que literatura poética.

Referências

ARISTÓFANES. As Rãs. Tradução de Américo da Costa Ramalho. Coimbra: Edições 
70, 2008.

ARISTOPHANES. Birds. The Complete Greek Drama. New York. Random 
House. 1938. v. 2. Disponível em: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
text?doc=Perseus:text:1999.01.0026. Acesso em: 21 jun. 2015. 

ARISTOTLE. Poetics Tradução para o inglês de W. H. Fyfe. Cambridge: Harvard 
University Press: William Heinemann, 1932. 23v. Disponível em: http://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056. Acesso em: 7 
mar. 2014.

BARRET, James. Staged Narrative: poetics and the messenger in Greek Tragedy. 
Berkeley: University of California Press, 2002.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0026
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0026
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056


D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 60

CAPPS, Edward. From Homer to Theocritus: a manual of greek literature. New 
York: Charles Scribner’s Sons, 1901.

CSAPO, Eric. Actors and Icons of the Ancient Theatre. London: Wiley-Blackwell, 
2010.

CSAPO, Eric. The men who built the theatres: theatropolai, theatronai and 
Arkhitectones. In: WILSON, Peter (org.). The Greek Theatre and Festivals: 
Documentary Studies. Oxford: Oxford University Press, 2007. p. 87-115.

DEMOSTHENES. Against Midias. Tradução para o inglês de A. T. Murray. 
Cambridge: Harvard University Press, 1939. Disponível em: http://www.perseus.
tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0074. Acesso em: 2 dez. 2015.

DOVER, Kenneth James. Aristophanic Comedy. London: Batsford, 1972.

DUARTE, Adriane da Silva. Dois fragmentos cômicos sobre a tragédia. Letras 
Clássicas, São Paulo, n. 12, p. 263-266, 2008. Antífanes, Poiesis, fragmento 189. 
DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2358-3150.v0i12p263-266. 

GALLEGO, Julián. La asamblea, el teatro y el pensamiento de la decisión en la 
democracia ateniense. Nova Tellus, Ciudad de México, v. 34, n. 1, p. 13-54, 2016. 
DOI: https://doi.org/10.19130/iifl.nt.2016.33.2.707.

GOLDHILL, Simon. Programe Notes. In: GOLDHILL, S.; OSBORNE, R. (org.). 
Performance Culture and Athenian Democracy. Cambridge University Press, 1999. 
p. 1-29.

GOLDHILL, Simon. The Great Dionysia and Civic Ideology. The Journal of Hellenic 
Studies, New York, v. 107, p. 58-76, 1987. DOI: https://doi.org/10.2307/630070 

GREEN, Richard; HANDLEY, Eric. Images of the Greek Theatre. London: British 
Museum Press, 1995.

GREGORY, Justina. Euripides and the Instruction of the Athenians. Michigan: The 
University of Michigan Press, 1991.

GREGORY, Justina. Euripides. In: GREGORY, Justina (org.). A Companion to Greek 
Tragedy. Blackwell Publishing, 2005. p. 251-270.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0074
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0074
https://doi.org/10.11606/issn.2358-3150.v0i12p263-266
https://doi.org/10.19130/iifl.nt.2016.33.2.707
https://doi.org/10.2307/630070


D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 61

HANINK, Johanna. Crossing Genres: Comedy, Tragedy and Satyr Play. In: 
FONTAINE, Michael; SCAFURO, Adele C. (org.). The Oxford Handbook of Greek 
and Roman Comedy. New York: Oxford University Press, 2014. p. 258-277.

HORNBLOWER, Simon; SPAFORTH, Antony. The Oxford Classical Dictionary. 4. 
ed. Oxford University Press, 2012.

LÓPEZ EIRE, A. Introducciones. In: DEMÓSTENES. Discursos Politicos I. Tradução 
e notas de A. López Eire. Madri: Editorial Gredos, 1993.

PELLING, Christopher. Tragedy, Rhetoric, and Performance Culture. In: GREGORY, 
Justina (org.). A Companion to Greek Tragedy. New Jersey: Blackwell Publishing, 
2005. p. 83-102.

PLATO. Laws. Plato in Twelve Volumes. Tradução de R.G. Bury. Cambridge: Harvard 
University Press, 1968. v. 10-11. Disponível em: http://www.perseus.tufts.edu/
hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0166. Acesso em: 12 maio 2015.

PORTER, James I. The invention of Dionysus: an essay on the birth of tragedy. 
Stanford: Stanford University Press, 2000.

PUGA, Dolores. O teatro ateniense como cenário para as facções políticas: uma 
disputa de poder na comédia As Rãs de Aristófanes (405 a.C.). Bakhtiniana, São 
Paulo, v. 17, n. 4, p.132-162, out/dez. 2022. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2176-
4573p58262 

SAETTA COTTONE, Rossela. Euripide e Aristofane: un caso di rivalità poetica? 
(Arcanesi, Tesmoforiazuse, Baccanti, Rane). La Biblioteca di DeM, Palermo, n. 
1, p. 139-167, 2011. Disponível em: https://dionysusexmachina.it/wp-content/
uploads/2018/09/7-saetta-cottone.pdf. Acesso em: 12 maio 2015.

SILK, Michael. The greek dramatic genres: theoretical perspectives. In: BAKOLA, 
Emmanuela; PRAUSCELLO, Lucia; TELÒ, Mario (org.). Greek Comedy and the 
Discourse of Genres. New York: Cambridge University Press, 2013. p. 15-39.

SOUSA E SILVA, Maria de Fátima. Crítica do Teatro na Comédia Antiga: estudos de 
Cultura Clássica 2. Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1987.

VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia Antiga. 
São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1977.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0166
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0166
http://dx.doi.org/10.1590/2176-4573p58262
http://dx.doi.org/10.1590/2176-4573p58262
https://dionysusexmachina.it/wp-content/uploads/2018/09/7-saetta-cottone.pdf
https://dionysusexmachina.it/wp-content/uploads/2018/09/7-saetta-cottone.pdf


D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 62

WILSON, Peter. The Athenian institution of the Choregia: the Chorus, the City and 
the Stage. Australia: Cambridge University Press, 2000.

Notas

1	 Doutora em História Comparada pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professora Associada do Curso 
de História e Docente Permanente do Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de Mato Grosso 
do Sul, Campus de Três Lagoas (UFMS/CPTL). Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4013-5375 E-mail: dolores.puga@
ufms.br.

2 	 “Repeatedly, tragedy portrays the dissolution and collapse of the social order, portrays man outside the boundaries 
and norms of social behavior, portrays a universe of conflict, aggression, impasse. [...] Instead of simply reflecting the 
cultural values of fifth-century spectators, instead of offering simple didactic messages from the city’s poets to the 
citizens, tragedy seems to deliberately problematize, to make difficult the assumption of the values of civic discourse.” 
(Goldhill, 1987, p. 74). Todas as traduções do artigo do inglês para o português são de minha autoria. Tratam-se de 
textos sem tradução existente no português.

3 	 “In textual terms, genres and their repertoires are invariably understood, not by random samples or instances, but by 
reference to what they are, or what they are taken to be, their main representatives. The identification with the main 
representatives – or, one could say, the construction of the “canon” of the genre – inevitably changes over time” (Silk, 
2013, p. 34).

4 	 “Aristocrats and commoners could benefit from the preserved values scheme of glamor and authority from the heroic 
past, still accessible and appropriate for the present [...] tragedy [...] reveals its political dimension” (Gregory, 1991, p. 
9).

5 	 Sobre os estudos alemães de teatro antigo do século XIX tais como Nietzsche, Schopenhauer e irmãos Schlegel, conferir 
também, James Porter (Porter, 2000), que aponta o sentido filológico e filosófico presente na análise desses estudiosos.

6 	 “Only the analysis of a series of samples can bring to light the range of techniques employed by tragic poets” (Pelling, 
2005, p. 85).

7 	 Também Richard Green e Eric Handley afirmam: “Por comédia, até Menandro [poeta cômico] no último quarto do 
século IV, a maior parte do que pode ser conhecido depende da seleção sobrevivente de peças teatrais por um único 
autor, Aristófanes.” (Green; Handley, 1995, p. 49).

8 	 Segundo Sousa e Silva: “Péricles representa, para Cratino, o campeão de uma democracia radical, que acabava de afastar 
da cena política aristocratas como Címon e Mirônides, ainda que proveniente, ele também, da mais pura aristocracia. 
Na sua pessoa se dá início à longa série de políticos, em que se haviam de encadear Cléon e Hipérbolo, responsável por 
um processo de degenerescência que conduziria à ruina de Atenas” (Sousa e Silva, 1987, p. 55), referindo-se aos novos 
oligarcas que passam paulatinamente a tomar o poder. Nestes termos, o poeta Cratino se posicionaria politicamente 
de forma conservadora ao, sobretudo, criticar Péricles como “radical”. Embora a autora explore a pluralidade dos 
sujeitos históricos envolvidos no jogo de interesses políticos no período de Cratino, a abordagem ainda é totalizante 
acerca do poeta e suas obras e suscita reflexões retiradas dos apontamentos do próprio Aristófanes.

9 	 Apesar da importância de se denotar a presença da theorika e dos theatronai nas produções dos festivais teatrais da 
antiguidade, esse não é o foco do artigo.

10 O fragmento 189 de Poiesis, de Antífanes, é citado segundo a tradução e o comentário de Adriane da Silva Duarte 
no artigo “Dois fragmentos cômicos sobre a tragédia” (Duarte, 2008, p. 263–266). O acesso à obra se deu, assim, 
diretamente dos fragmentos elencados pela tradutora.

11 “Greek comedy playwrights satirized their tragic counterparts and cast the tragic genre as a rival of its own.” (Hanink, 
2014, p. 258).

12 “Il teatro si relaziona al genere in modo riflessivo, ogni opera interpreta nuovamente la forma tradizionale del suo 
genere e contesta la novità del suo rivale.” (SaettaCottone, 2011, p. 143). Tradução minha do italiano.

13 Em um determinado momento do século V, a assembleia popular passou a ser feita na Pnix, uma colina na região 
central de Atenas à sudoeste da Ágora. (Hornblower; Spaforth, 2012, p. 1167).

14 “[…] una dominación del pueblo cuyos efectos políticos son la teatrocracia y la democracia de los hombres libres, 
ambos productos de la opinión [...], la transgresión [...] y la libertad excesivamente audaz [...].” (Gallego, 2016, p. 26-
27). Tradução minha do espanhol.

15 “[...] según Platón, Atenas se convirtió en un teatro similar a la democracia en la medida en que el pueblo dejó de temer 
a sus superiores y pasó a decidirlo todo, tomando un papel activo en el teatro y en la asamblea.” (Gallego, 2016, p. 28).

https://orcid.org/0000-0003-4013-5375


D
ol

or
es

 P
ug

a
M

ai
s 

do
 q

ue
 p

ur
a 

po
es

ia
: u

m
a 

vi
sã

o 
po

lít
ic

a 
no

s 
es

tu
do

s 
do

s 
gê

ne
ro

s 
dr

am
át

ic
os

 

A
rt
ig

o
s

Antíteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 } 63

16“Durante esse processo, devido às grandes despesas da choregia, o candidato escolhido poderia solicitar o artifício 
denominado antidosis, no qual ele demandaria outro indivíduo em que ele considerasse mais apto para trocar de 
função, ou, caso fosse da preferência, que o indivíduo trocasse bens com o originalmente designado ao cargo para 
que este pudesse direcionar as posses ao fomento litúrgico. Para tanto, o oficialmente escolhido poderia deliberar sua 
postura, apontando sua participação exaustiva em diversas liturgias anteriores ou até mesmo que já teria realizado 
a troca com terceiros em outras ocasiões, entre outros fatores. Entretanto, embora fosse um procedimento padrão a 
ser seguido, os representantes da choregia frequentemente utilizavam esse recurso da antidosis como estratégia para 
atingir inimigos políticos, e, assim, transformar o recurso em uma oportuna ferramenta para disputa de poder” (Puga, 
2022, p. 141).

17 A data dessa participação específica de Demóstenes como choregos é imprecisa: entre 350 e 348 a. C., sendo este 
último ano o período de registro do discurso “Contra Mídias” (Demóstenes, Contra Mídias, XXI. 14-18). Embora a 
trajetória de Demóstenes esteja vinculada ao século IV, esse discurso passou a ser uma relevante referência sobre a 
ação da antidosis por contendas políticas a partir das produções teatrais.

18 “Midias, who in his chagrin kept up a constant fire of insults, trifling or serious, during the whole period of my service. 
Now the trouble that he caused by opposing the exemption of our chorus from military service, or by putting himself 
forward as overseer at the Dionysia and demanding election, these and other similar annoyances I will pass over in 
silence; [...] I shall therefore confine myself to what will excite indignation in all of you alike. [...] The sacred apparel—
for all apparel provided for use at a festival I regard as being sacred until after it has been used—and the golden 
crowns,which I ordered for the decoration of the chorus, he plotted to destroy,men of Athens, by a nocturnal raid on 
the premises of my goldsmith. And he did destroy them, though not completely, for that was beyond his power. [...] 
But not content with this, men of Athens, he actually corrupted the trainer of my chorus; and if Telephanes, the flute-
player, had not proved the staunchest friend to me, [...] we could not have taken part in the competition, Athenians; 
the chorus would have come in untrained [...]. Nor did his insolence stop even there. It was so unrestrained that he 
bribed the crowned Archon himself; he banded the choristers against me; he bawled and threatened, standing beside 
the umpires [...]. So after he had already corrupted the umpires in the men’s contest, [...] he assaulted my person, and 
he was chiefly responsible for preventing my tribe, which was winning, from gaining the prize” (Demosthenes, Against 
Midias. XXI. 14-18).

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/entityvote?doc=Perseus:text:1999.01.0074:speech=21:section=16&auth=perseus,Athens&n=1&type=place
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/entityvote?doc=Perseus:text:1999.01.0074:speech=21:section=17&auth=perseus,Athens&n=1&type=place

	_Hlk196499079
	_Hlk122614537
	_Hlk213665161
	_Hlk213665322
	_Hlk213665386
	_Hlk213665468
	_Hlk213665900
	_Hlk510361670
	_Hlk510361750
	_Hlk105343806
	_Hlk94112820
	_Hlk213666400
	_Hlk213937928
	_Hlk213939788
	_Hlk205895943
	_Hlk205896386
	_Hlk205896558
	_Hlk205897451
	_Hlk205897532
	_Hlk205898334
	_Hlk205898816
	_heading=h.50lhjjfylspx
	_heading=h.yg9f0skt24aa
	_heading=h.1qlpxhyr07qf
	_heading=h.c7c6mkqg9h76
	_heading=h.otkp6p1q0rja
	_heading=h.utcz51k0lpak
	_heading=h.viemamn2htvq
	_heading=h.x8qaovktggaq
	_heading=h.h0qqr3qmyon5
	_heading=h.kj1g0wv3ztle
	_heading=h.5vmbkjafevc2
	_Hlk105611244
	_Hlk105611254
	_Hlk136249607
	_Hlk105855050
	_Hlk213422966
	_Hlk134809863
	_Hlk135921014
	_Hlk102571177
	_Hlk135912912
	_Hlk135921145
	_Hlk194503626
	_Hlk194503671
	art207
	_Hlk194506957
	_Hlk194566151
	_Hlk194568244
	_Hlk205974006
	_Hlk205974105

