DOI: 10.5433/1984-3356.2025v18n36p44-63
Submissao: 20/04/2025 | Aceite: 26/08/2025

Mais do que pura poesia:
uma visao politica nos
estudos dos géneros
dramaticos da antiguidade

grega

More than pure poetry: a political
view in the studies of the dramatic
genres of ancient Greece

Mas que pura poesia: una
vision politica en los estudios
de los generos dramaticos de la

antigledad griega

Dolores Puga'

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul./dez. 2025 } 44


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5433/1984-3356.2025v18n36p44-63

Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

Resumo: Este artigo propoe uma abordagem critica dos géneros
dramaticos da antiguidade grega, ultrapassando os limites
de uma leitura exclusivamente poética. Ao problematizar a
consolidacdao de convencdes e classificacoes canodnicas sobre
a tragédia e a comédia antigas, o texto evidencia como essas
codificacoes ocultam disputas sociopoliticas que permeavam
a producao teatral. Destaca-se a importancia de atores sociais
como os choregoi, os financiadores e produtores das pecas, cuja
atuacao revela a dimensao politica dos festivais dramaticos e o
teatro como espaco de disputa simbolica. Por meio da analise de
autores como Aristéfanes, Euripides e Antifanes, além de fontes
materiais e retdricas, o artigo argumenta que a teatralidade grega
antiga vai muito além da poesia: constitui-se como ferramenta
estratégica de participagao e tensionamento politico em Atenas.

Palavras-chave: antiguidade grega; géneros dramaticos;
convencoes poéticas; atuacao politica; Choregia.

Grandes areas: Ciéncias Humanas — Linguistica, Letras e Artes.

Areas: Histéria Antiga — Estudos Literarios — Artes Cénicas.

Abstract: This article proposes a critical approach to the dramatic
genres of ancient Greece, moving beyond the boundaries of an
exclusivelypoeticinterpretation.Byquestioningthe consolidation
of canonical conventions and classifications of ancient tragedy
and comedy, the study highlights how these frameworks often
obscure the sociopolitical disputes embedded in theatrical
production. Special attention is given to the role of social agents
such as the choregoi — the financiers and promoters of the plays—
whose involvement reveals the political and competitive nature
of dramatic festivals and the theater as a symbolic arena of power
struggles. Through the analysis of authors such as Aristophanes,
Euripides, and Antiphanes, in addition to rhetorical and material
sources, the article argues that ancient greek theatricality
transcends poetic literature, functioning as a strategic tool for
political participation and negotiation in Athenian society.

Keyword: greek antiquity; dramatic genres; poetic conventions;
political action; Choregia.

Major fields: Human Sciences — Linguistics, Literature, and Arts

Fields: Ancient History — Literary Studies — Performing Arts.

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

INTRODUGAO

Quando se pensa em uma concepg¢ao de género entre as producoes teatrais
da antiguidade, que define e classifica embasamentos estéticos, muitas vezes
0 perigo estd em consolidar fundamentos e codificacbes que permearam o
decorrer de varios séculos e se tornaram respostas comuns a filésofos, filélogos,
e pesquisadores gerais da literatura ou da histéria da arte, os quais buscaram
compreender os denominados géneros tragico (tragoidia) e comico (komoidia). O
problema nao estd no estudo em si mesmo dos géneros, senao nas perspectivas
que reduzem os significados das obras a essa categorizacao. Por essa razao é que
suscitar investigacoes dos usos sociais da arte amplia os olhares sobre a producao
de seus significados também enquanto género.

CONVENGOES E CANONIZAGOES POETICAS

Sob um viés generalizante, é possivel pensar em algumas categorizagoes
artisticas. Das classificacoes da comédia, tem-se, de acordo com a Poética
aristotélica (do século IV), a identificacdo e “imitacao dos homens piores”
(Aristoételes, Poética, 1448a; 1449a), e por isso a leitura de que o género comico é
“menor” ao promover enredos de homens comuns, em detrimento das tragédias
e sua caracterizacao de herdis representantes de uma realeza advinda de
mitos reconhecidos. Assim sendo, tradicionalmente nos estudos — sobretudo
filolégicos e literarios do viés aristotélico —, a komoidia era destinada a discussao
dos individuos e questoes concretas da polis (Aristoteles, Poética, 1451b), com
personagens utilizando trajes falicos (Hanink, 2014, p. 261) e a trama contendo
uma parte especifica em que o coro ou o corifeu dedicava uma fala de reflexao
diretamente ao publico (a pardbase). A tragoidia era destinado um enredo sobre
a “mudanca de fortuna” do her6i (Aristételes, Poética, 1451a), que serviria de
licdo e catarse — esta, conforme a prépria perspectiva aristotélica, o simbolo do
expurgo do her6i, cujo efeito de piedade e temor serviria de licao dos deuses para
toda a humanidade (Aristoteles, Poética, 1449b).

E salutar que as mudangas nos géneros dramdticos se fundamentam pelas
particularidades dos periodos histéricos e das intencoes politicas presentes
em cada fazer teatral a ser analisado. Estudioso da comédia, Michael Silk
problematiza a estigmatizacao dos géneros artisticos na antiguidade, suscitando
uma avaliacao geral dos géneros nos mais variados tempos histdricos. Para o
autor ha uma questao a ser levada em consideracao: o didlogo entre texto e

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

contexto, em que o Ultimo representaria as diferenciagdes de um mesmo género
pelo recorte temporal e cultural de uma sociedade, e o primeiro se refere a
sua forma e estrutura como texto/obra (Silk, 2013, p. 15-24). Para a komoidia,
por exemplo - ainda dentro da perspectiva de categorizacao do género —, os
pesquisadores definiram as diferencas entre a Antiga, Média (ou Intermediaria)
e Nova Comédias; distin¢cdes que condiziam com seus momentos de producao e
caracteristicas principais (Silk, 2013, p. 24). Nestes termos, até mesmo a parabase
passa a ser vista como elemento exclusivo da Comédia Antiga, e o proprio
Aristéfanes teria dispensado esse recurso em suas pecas teatrais do século IV
(Hanink, 2014, p. 263).

Michael Silk assinala o capitulo XIII da Poética aristotélica, quando, mesmo
buscando definir o género tragico — pelo qual varios poetas se encaixariam no
teor de suas obras —, Aristételes apontaria, por exemplo, Euripides como “o mais
tragico dos tragicos” (tragikotatos). Silk problematiza, assim, as perspectivas da
atribuicao do género em um mesmo contexto, sociedade e cultura (Silk, 2013, p.
27). Nesse sentido, existindo apenas um teor de classificacao tragica onde todos
os tragedidgrafos sao considerados igualmente — Aristoteles definiria todos esses
poetas como tragoidiai —, por qual razao apenas um deles seria identificado como
“mais tragico” do que outros?

Ha que se levar em consideracao que na obra aristotélica ainda permanece
um tom de defesa a Euripides pelas criticas a ele destinadas por este justamente
fugir do padrao e estabelecer suas obras entre as pecas de amartia (falhas)
por possuirem um final de adversidade — e por isso, por desviarem do préprio
fundamento catartico da teoria aristotélica. De acordo com James Barret (2002),
tradicionalmente a tragédia utiliza uma mensagem literdria convencional de
rapidez e confiabilidade para atingir um resultado de precisao. O autor analisa a
figura dos persas na obra dramdtica mais conhecida de Esquilo (Os Persas, de 472
AEC) — uma figura literaria que antecede a propria mensagem tragica da peca,
pois ela desempenha devidamente sua funcao precisa no enredo contado pela
construcao representacional do inimigo. Esse é um dos sucessos para a imagem
convencional da tragédia.

Barret aponta essa caracteristica também nos poemas épicos de Homero e na
Teogonia de Hesiodo, uma vez que a velocidade da mensagem e sua confiabilidade
estd em apoiar tradicionalmente a ordem do mundo a partir da autoridade dos
deuses (Barret, 2002, p. 56-58). Essa autoridade condiz com a teoria poética de

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

Aristételes bem como com as definicoes que permearam as pesquisas tradicionais
sobre a tragédia grega, mas, na realidade, o tom autoritario dos enredos traduz
uma vontade politica. Na pratica, o discurso da tragédia nao deixou de apontar
conflitos, fazer refletir sobre pensamentos culturais determinantes do seu
periodo de producao. Segundo Simon Goldhill:

Repetidamente, a tragédia retrata a dissolucao e colapso da
ordem social, retrata o homem fora das fronteiras e normas
do comportamento social, retrata um universo de conflito,
agressao, impasse.[...] Em vez de simplesmente refletir os valores
culturais de espectadores do século V, em vez de oferecer simples
mensagens didaticas dos poetas da cidade para os cidadaos, a
tragédia parece deliberadamente problematizar, tornar dificil a
suposicao dos valores do discurso civico (Goldhill, 1987, p. 74,
traducao nossa).

Goldhill desmistifica a propria imagem convencional da tragédia, até mesmo
debatendo sobre significados destinados a ela por grande parte de estudiosos, tal
como a ideia da tragédia como elemento didatico (paideia) de poetas. A pratica da
intencionalidade dos espetaculos traduz elementos que desviam da perspectiva
filosofica da aplicacdo e o fundamento do teatro na antiguidade classica
ateniense. Mesmo assim, perduram-se valores dos géneros dramaticos, pois
partem de uma andlise de concepc¢des univocas, cujas respostas a sua existéncia
sdo normatizadas. Ampliando para discussoes e definicdes dos géneros por parte
dos estudos contemporaneos, Michael Silk afirma:

Em termos textuais, géneros e seus repertérios sao
invariavelmente compreendidos, nao por amostras ou instancias
aleatdrias, mas por referéncia do que sao, ou do que sao tomados
para ser, seus principais representantes. A identificacao com os
principais representantes — ou, pode-se dizer, a construcao do
“canon” do género - muda inevitavelmente ao longo do tempo.

(Silk, 2013, p. 34, traducao nossa).

As escolhas que legitimam concepcoes de género se transformam
inevitavelmente, muito embora isso seja imperceptivel na maioria dos casos,
pois implica destituir de uma visao geral do estudo sobre a tragédia e a comédia
antigas. Nestes termos, até mesmo a canonizacao de poetas estrutura um
pensamento hierarquico sobre os géneros.

Nos termos de legitimac¢ao padronizada de géneros, é possivel problematizar,
por exemplo, o sentido tragico. A perspectiva da tragédia como género que apenas

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

tenciona passado e presente numa relacao com os heroéis lendarios — questoes
apresentadas de uma forma estrutural por historiadores como Jean-Pierre
Vernant e Pierre Vidal-Naquet sobre o teatro ateniense (Vernant; Vidal-Naquet,
1977, p. 20) —, demonstra-se simplista em meio a atuacao de uma nova ordem
social oligarquica que vai ganhando espa¢o ao longo do século V (momento
dureo do teatro) e suas tensdes com os valores tradicionais aristocraticos
também na arte, questoes que se determinam com o desenrolar do processo
historico da democracia de Atenas e 0s novos grupos civicos e participantes da
vida politica. O chamado “cddigo aristocratico” que, segundo Gregory (1991, p.7-
8), a tragédia parece refletir, com efeito se transforma na sistematizacao desse
conflito de interesses que vai além de simplesmente seguir normas democraticas:
“Aristocratas e comuns podiam se beneficiar do esquema de valores conservados
de glamour e autoridade do passado heroico, ainda acessivel e apropriado para
o presente [...] a tragédia [...] revela sua dimensao politica” (Gregory, 1991, p. 9,
traducao nossa).

As ideias da autora auxiliam na necessaria problematizacao de determinadas
perspectivas construidas pela generalizacao da poética de maneira geral, como
o teor de formacao cultural — funcao delegada, sobretudo a tragédia — e, por
isso mesmo, a imagem estruturada da prépria tragédia criada por Euripides, por
exemplo. A tradicional biografia desse poeta é reduzida a caricaturas construidas
nas comédias de Arist6fanes (Gregory, 1991, p. 9).

Embora tenha nascido em 480 AEC e sua primeira obra marcada em 455 AEC
pela bibliografia, Euripides é qualificado como representante poético de finais
do século V (Capps, 1901, p. 237-238) e, por reconhecimento, no século IV.
Mesmo com o reconhecimento posterior, as tentativas de classificacao do poeta,
sobretudo como subversivo, traduzem sua assimilacao em uma andlise evolutiva
da tragédia promulgada pelos estudos germanicos do século XIX’. Nessas
pesquisas, Esquilo é apresentado como representante do comeco, S6focles como
o apogeu e Euripides como o declinio (Gregory, 1991, p. 8-9).

Apesar dessa perspectiva tradicional de “declinio” suscitada para o estilo
tragico de Euripides, Justina Gregory aponta que justamente pelo seu teor
diferenciado é que Euripides teria tomado o lugar de Esquilo na hierarquia
tragica a partir do século IV, uma vez que este teria se tornado “fora de moda”
e Sofocles teria mantido sua fama (Gregory, 2005, p. 253-254). Demarcando a
questao de seu reconhecimento no século IV, a autora suscita, como Michael Silk,

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

a fala de Aristételes na Poética, onde este afirma ser Euripides “o mais tragico dos
poetas” (Aristételes, Poética, 1453a, 29-30). Isso significa que a ideia de “declinio”
estabelecida para Euripides teria sido, entao, moldada posteriormente, fator pelo
qual permaneceu até a contemporaneidade, sobretudo pelos estudos alemaes do
século XIX apontados por Gregory (Gregory, 2005, p. 255).

A tradicional sucessao cronoldgica e hierarquica de analise da tragédia nao
permite observar trabalhos realizados por Sofocles, por exemplo, os quais foram
feitos em simultaneidade com os trabalhos de Esquilo e por vezes com Euripides,
ou obras de Esquilo as quais foram reapresentadas no momento histérico de
Séfocles e Euripides. Ademais, essa sucessao e perspectiva tradicionais restringem
as possibilidades de analise da especificidade das obras e dos envolvidos no
processo, 0s quais tém tanta importancia na producao e mensagem da peca
quanto o autor.

Abusca pelo apanhado conjuntural das pecas teatrais retrata uma preocupacao
em determinar com rigor os significados que possam definir a autoria das mesmas,
demarcando o poeta e retirando de importancia da andlise as premissas que
caracterizam divergéncias politicas e de interesse do proprio sujeito historico
que as criou (dependendo do momento de criacao), das interferéncias dos outros
elementos de producao - tais como o financiador dos espetaculos nos festivais de
teatro: o choregos —, bem como nao sustenta a peculiaridade apresentada pelas
proprias obras.

As generalizacoes se constituem igualmente nas andlises estéticas das obras
e autores, do mesmo modo que estudos como de Christopher Pelling, que se
preocupaemavaliaraperspectivaretérica das pecas trdgicas,apontando que entre
Euripides, Esquilo e Séfocles, o primeiro seria o “menos desinibido” na utilizacao
das técnicas retoricas, lancando mao de muitos “maneirismos e formulagoes
contemporaneas” (Pelling, 2005, p. 85). Pelling defende que “apenas a anélise de
uma série de amostras pode trazer a tona a gama de técnicas empregadas pelos
poetas tragicos” (Pelling, 2005, p. 85, tradu¢ao nossa)".

Além dessas pesquisas acerca da tragédia, estudos como de K. ]J. Dover
assinalam que, em questoes de comédia, muito é negligenciado antes da producao
de Aristéfanes e que, portanto, nao sao explorados uns 40 anos antes de sua
primeira producdo, quando a comédia se apresentou inicialmente na Grande
Dionisia, em 486 a. C. Para Dover, o que precede Aristofanes é comparado, em
quantidade de informacoes, com as poucas evidéncias dos trabalhos de seus

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

rivais contemporaneos; e, sobre eles, é de conhecimento, em sua grande maioria,
aquilo o que Aristéfanes aponta (Dover, 1972, p. 212)".

E possivel citar outro caso de generalizacdo com o estudo de Maria de Fitima
Sousa e Silva, em que a autora trabalha a andlise estética das obras de Arist6fanes
cruzando-a com a trajetéria e critica estética do préoprio comediégrafo (Sousa e
Silva, 1987, p. 13-103). O didlogo com o momento histérico se conduz de forma
estanque, como por exemplo, distinguir o movimento do género comico antes
e durante Aristéfanes, sendo o momento anterior denotado como o tempo do
comedidgrafo Cratino — do “tempo de Péricles”® (Sousa e Silva, 1987, p. 54), por
exemplo.

Nesta ligacao entre “o antes e o depois” da comédia, as perspectivas estéticas
podem, na pratica, demonstrar elementos de mescla de estilos; o que ira
depender do interesse em jogo no momento da producao. Isso pode suscitar
questionamento as analises estanques dos recursos utilizados pelos poetas,
sobretudo em se tratando de perceber os detalhes apresentados por cada obra
dramatica.

Em seu trabalho de andlise dos vasos que retratavam o teatro grego, Eric
Csapo vai apontar o crescimento daquilo que ele denomina como “realismo”
na arte principalmente a partir de 420 AEC encontrando imagens realistas de
teatro na ceramica grega ocidental de variadas formas e tamanhos, cada vez mais
expondo coros e atores em detrimento de cenas que condiziam a interpretacoes
miticas (Csapo, 2010, p. 1-82). De acordo com Csapo, as imagens confirmariam
evidéncias da disseminacdo do teatro no mundo grego em finais do século
V e inicio do IV, sistematizando um conceito de teatro centrado no ator, mas,
cujos temas representados se reduziam ao corpus restrito de dramas antigos de
determinados poetas que se legitimaram socialmente (Csapo, 2010, p. 83-116).
Nesse sentido, além das visoes aristofanicas e, posteriormente, aristotélicas,
as quais qualificaram e autenticaram poetas, segundo Csapo, nesses indicios
de vasos também era possivel perceber um movimento de canonizagao dos
autores, tais como os trés poetas tragicos mais conhecidos e a prépria figura de
Aristofanes, no caso da comédia.

Paradoxalmente, em contraponto a esse movimento de canonizacao de poetas,
a sistematizacao do ator revelada nas imagens, sobretudo a partir de 420 AEC,
demonstra ndo apenas uma perspectiva mais realista da arte, como sustenta cada
vez mais a fundamentacao do teatro como negdcio — ideia que parte das proprias

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

analises de Csapo em seus estudos —, nao apenas da visao politica dos poetas,
como do poder dos choregoi pelo uso de suas fungoes ao financiar os atores e o
coro, ou até mesmo do advento da theorika — o pagamento de verbas da cidade-
estado voltadas ao teatro, e do crescimento dos theatronai — que financiavam a
construcao e geréncia dos teatros (Csapo, 2007)°, enfim, de todo o sistema de
financiamento e producao de pecas e festivais.

O POSICIONAMENTO DO ARTISTA, OS ESPECTADORES E A ATUACAO POLITICA DOS ENVOLVIDOS
NA PRODUCAO TEATRAL

Levantando criticas ao pensamento generalizante da arte, é possivel analisar
a komoidia a partir das consideracoes do poeta comico estrangeiro Antifanes,
nascido em 408 AEC, ao final do século V, mas atuante no século IV em Atenas
- portanto, poeta considerado da Comédia Média (ou Intermediaria). A partir do
fragmento do texto Poiesis (Poesia) — Gnico que chegou até a contemporaneidade
-, Antifanes assinala:

Arte afortunada é a tragédia, em tudo!

Para comecar, o enredo

¢é conhecido dos espectadores

antes mesmo de se abrir a boca,

de modo que ao poeta

basta apenas recordar

[...]

E, depois, sempre que nao tém mais nada a dizer
e se exaurem inteiramente em suas pecas [0s poetas tragicos],
como quem pede agua, erguem o deus ex-machina
e isso satisfaz os espectadores!

Para nos [poetas comicos], nao é assim,

mas, ao contrario, tudo

¢ preciso inventar: nomes novos,

e, em seguida, a acao pregressa,

a situacao presente, o desfecho,

a introducao [o prologo].

(Duarte, 2008, p. 263, fr. 189, 1-5; 13-21).

De acordo com Antifanes, a poesia tragica tem a sorte de que o publico ja a
assistiria sabendo de antemao os elementos basicos da historia — pelos mitos
abordados que ja eram previamente conhecidos — diferentemente da comédia
que precisaria inventar enredos, personagens, o que aconteceria no passado e
no futuro, além do prélogo — o que poderia indicar a desaprovacao do publico.
Antifanes aponta até mesmo o recurso do uso do sobrenatural para finalizar a

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

historia tragica (deus ex machina ou mechane) quando o tragedidgrafo estaria,
segundo o poeta comico, sem ideias para um devido desfecho, o que diverge da
abordagem pela qual os comediégrafos deveriam seguir.

Apesar dos apontamentos de Antifanes, faz-se necessdrio salientar que,
sobretudo na Comédia Antiga, é possivel identificar o uso de figuras mitolégicas
previamente conhecidas também em sua poesia comica, o que é possivel observar,
por exemplo, no caso da obra As Rdas, de Aristofanes (Batraxoi, 405 AEC), que
mantém uma construcao especifica da imagem de Dioniso. E provéavel que
Antifanes serefirajustamente ao fato da comédia ter como caracteristica principal
o fato de desvincular, por meio do viés coOmico, os personagens com seus enredos
miticos originais, constituindo de uma perspectiva mais inventiva. Mas é preciso
enfatizar que ambos os géneros tragico e comico recriam olhares de histérias
mitoldgicas previamente conhecidas segundo interesses dos responsaveis pelas
producoes teatrais.

De qualquer maneira, ao invés de Antifanes traduzir um viés de “inferioridade”
da comédia em detrimento de uma “superioridade” tragica — como é possivel
observar na prépria teoria da Poética aristotélica (teoria criada também no
século IV, mesmo periodo que Antifanes) —, curiosamente o poeta valoriza a
inventividade comica em relacdo aos dramaturgos da tragédia, desvinculando
o viés da hierarquia dos géneros e, apontando nela a presenca de uma injustica
e de uma marginalizacao que os poetas comicos assumem diante de um género
favorito. Essa perspectiva se perdura nas poesias da comédia grega de maneira
geral, pois simbolizam, dentro das proprias obras, uma auto representacao
poética de sua propria forca imaginativa.

Além dessas questoes, em termos de contexto, Johanna Hanink aponta que
ao longo do século V, o desenvolvimento dos festivais teatrais contou com a
determinacao definida dos géneros dramaticos e isso fez com que a composicao
cOmica e tragica dos poetas permanecesse como artes distintas, até mesmo entre
atores (Hanink, 2014, p. 259). A autora aponta que o proprio teor de competicao
cada vez mais avancado dos festivais para as Gltimas décadas do século V levou
a uma cada vez maior conscientizacao da qualidade artistica do género oposto,
confluindo em experimentacoes entre eles em termos de usos de técnicas de
performance e dramatica, destituindo aos poucos determinadas convencoes
(Hanink, 2014, p. 260).

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

Assim, se no festival da Grande Dionisia (o principal de Atenas), havia
apresentacgoes de 3 pecas tragicas em cada um dos 3 dias e, no dia seguinte, 5
comédias em um Unico dia, isso se modificou durante os conflitos do Peloponeso,
com a apresentacao das 3 tragédias, seguidas de 1 comédia em cada um dos 3
dias. Na comédia As Aves (Ornithes — de 414 a. C.), Aristéfanes demonstra que
até o fato de apresentarem-se logo apds as tragédias era motivo de se criar
parddias sobre elas dentro da trama. Por meio do coro, o poeta aponta que o
publico também tinha asas para voar com as aves quando estivessem cansados de
assistir as tragédias; assim poderiam retornar depois ao teatro para aproveitarem
a comédia apos o almogo (Aristofanes, As Aves, v. 786-789). Para Hanink (2014,
p. 258, traducao nossa): “Os dramaturgos da comédia grega satirizaram seus
contrapartes tragicos e lancaram o género tradgico como um rival proprio”.

Na relacao entre o poeta e a luta pela conquista do pablico nos contextos
dramaticos, o final do século V demarca uma maior observancia na rivalidade
intergenérica, até mesmo entre Aristéfanes e Euripides. Nessa perspectiva, ha,
segundo Rossela Saetta Cottone (2011, p. 141-142), a pronunciada tendéncia
de experimentacao formal, a chainotes (novidade) que pudesse ser elemento de
interesse para os espectadores. Assim, utilizar até mesmo de formalidades do
género oposto era também reconhecé-lo em sua importancia no didlogo com
os espectadores, mesmo nao admitindo oficialmente. “O teatro se relaciona ao
género de maneira reflexiva, cada peca interpretando de modo novo a forma
tradicional do seu género e contestando a novidade do seu rival” (SaettaCottone,
2011, p. 143, traducao nossa)12.

Como pode ser observado, os estudiosos tendem, de maneira geral, a verificar
com mais clareza a perspectiva da rivalidade poética, sobretudo entre ambos os
géneros dramaticos, mais ao final do século V e no desenrolar do quarto século,
avaliando a fundamentacao formal crescente das competicoes nos festivais. No
entanto, é digno de nota que, em perspectivas histéricas, também pelo préoprio
desenvolvimento dos conflitos do Peloponeso, da crise em Atenas e dos golpes
oligdrquicos em 411 AEC, tornam-se mais latentes as disputas poéticas quando
estas sao analisas pelo viés politico.

O elemento persuasivo do teatro sistematiza uma ferramenta importante para
o pensamento do teatro como precursor de intencionalidades sociopoliticas e
econdmicas, e, nesse sentido, traduz a necessidade de convencimento mesmo
as custas de novas técnicas, ou de mensagens interessantes, pois é a partir delas

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

que o publico saira do espetaculo e participara das discussoes em assembleia
publica. Contudo, isso nao significa afirmar que ao inicio e ao longo do século V
ja nao houvesse uma preocupacao de rivalidade poética e politica por parte dos
envolvidos nas producoes das pecas teatrais. Na realidade, parte-se exatamente
dessa premissa: do uso do teatro na antiguidade como um lugar de abrangéncia
do campo de disputas de grupos sociais; um espaco primordialmente de forte
apelo politico.

Além disso, também é possivel perceber fazeres politicos mais abstratos, seja
pelas oficializacoes ou nao de determinado viés religioso elegido — a depender
dos locais e povos de origem que conjugariam aliancas ou nao com Atenas —, seja
pelas proprias formas de criacao artistica a serem apresentadas em espetaculos
na grande instituicao teatral cldssica ateniense e seus festivais. Ponderada dessa
maneira, a politica passa a ser vista de forma mais ampla e, portanto, constituindo
um espag¢o de atuacdo mais complexo do que possa parecer a primeira vista.
Avaliada dessa forma, permite compreender mais claramente os lugares politicos
dos sujeitos histéricos e suas inconstancias, a depender de suas atuacoes dentro
da sociedade ateniense, utilizando, por exemplo, o teatro a seu favor em nome
de disputas de poder.

Em detrimento de se pensar na pratica politica apenas pelas oratérias de
discussao nas assembleias, problematizam-se debates que circundam a prépria
utilizacao do teatro (o espago do theatron onde se assistiam aos espetaculos)
como ferramenta dessa mesma atuacao politica. Neste viés, a complexidade
social se traduz de maneira abrangente e abstrata em pensamentos e acoes, onde
a Agora - e posteriormente a Pnix13 - ndo fomentava apenas o resultado dos
votos e os devidos interesses neles envolvidos, mas também se situava como uma
atmosfera macro do resultado de disputa de micro espacos — tais como 0s usos
de manutencao ou sublevacao de poder dentro do teatro a partir dos interesses
por tras de suas produgoes. Nesse interim, a politica é vista como uma rede de
relacoes determinadas pelos interesses colocados constantemente em exercicio,
perpetuando-se a partir de associacoes — abertas ou sigilosas em sua maioria —
além da criacao de simbolismos e discursos os quais todos seriam resultantes na
implicacao efetiva de votacgoes e decisoes nas assembleias.

Quando a sociedade ateniense é pensada de forma estrutural, perde-se a
riqueza e o dinamismo das suas relagoes e da multiplicidade das praticas em
nome de interesses dos sujeitos historicos e seus conflitos. Por isso, estudos

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

como de Julian Gallego se tornou ponto de apoio, por privilegiar o estudo dessa
multiplicidade dos sujeitos historicos, seus interesses e atuacoes nas disputas
politicas e culturais.

Dentrodas aprecia¢oes de Julidn Gallego,hd uma problemadtica nahistoriografia
quando se analisa a relacao entre o espectador de teatro e a vida politica. A funcao
do espectador pode ser comparada ao do cidadao na assembleia? Assim pode se
indagar o leitor de Gallego. O autor se coloca a defender, ao longo do texto, um
papel ativo ao publico do teatro, diferenciando-se de perspectivas filoséficas nas
quais os theatai (espectadores) teriam como caracteristica um viés de passividade
pela “contemplacao da verdade” assim como uma pretensa fun¢ao do filésofo
naquela sociedade (Gallego, 2016, p. 15-16).

Dialogando com Simon Goldhill, ha, assim, uma homologia entre cidadao
e espectador bem como uma associacdo entre os espagos publicos tais como
Agora, Pnix e o Teatro de Dioniso (Goldhill, 1987). E possivel conceber a atuagao
politica dos cidadaos ao se pensar no proprio custeio do Estado a entrada ao
teatro para aqueles com menores recursos; o papel dos espectadores que, por
sorteio julgavam as pecas nos festivais, e, portanto, eram sujeitos politicos na
construcao da cultura democratica (Goldhill, 1999, p. 5-8).

De acordo com Gallego, na obra “As Leis” (Platdo, As Leis, III, 701a-701b),
Platao teria definido a importancia tanto da persuasao quanto da capacidade de
decisao do publico na assembleia e no teatro, definindo “[...] uma dominacao do
povo cujos efeitos politicos sdo a teatrocracia e a democracia de homens livres,
ambos produtos da opiniao [...], a transgressao |...] e a liberdade excessivamente
ousada [...]” (Gallego, 2016, p. 26-27, traducao nossa)14. Estaria fundamentada
assim, para Platao, uma guinada no jogo politico, em que o poder de decisao
passa a ser da audiéncia em detrimento da antiga dominacao aristocratica: “[...]
segundo Platao, Atenas tornou-se uma teatrocracia andloga a democracia na
medida em que o povo deixava de temer aos seus superiores e comecava a decidir
tudo, assumindo um rol ativo no teatro e na assembleia” (Gallego, 2016, p. 28,
traducao nossa)l15.

Nesse debate, faltaria a Platdao (e a Gallego por suas consideracoes) a
compreensao de que, mesmo as massas passando a ter suas vozes definidas
nas questoes politicas — o que determinaria indubitavelmente sua funcao ativa
nas decisoes —, a arena das disputas de poder permaneceria aberta no campo
de batalha simbolico dentro do processo histdrico, na formulagao dos discursos

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

persuasivos dentro e fora das assembleias — neste caso, também dentro do teatro
pela perspectiva dos responsaveis pela sua producdo. Assim, de um lado havia o
papel politico fundamental do publico do teatro e da assembleia, que avaliavam
os espetaculos sob seu julgo, conciliavam decisoes finais e transformavam em lei
as votacoes e decretos. Por outro lado, haviam as estratégias de manutenc¢ao ou
sublevacao de poder por parte de uma elite que buscava pela persuasao atingir
seus objetivos politicos. Neste altimo caso, o teatro passa a ser uma relevante
ferramenta, até mesmo para conquistar adeptos do publico, muitos dos quais nao
o seriam anteriormente a apresentacdo das pecas teatrais.

A relacao de poder disposta para os choregoi em seu desempenho nao estava
apenas na funcao sistemdtica de treinar e organizar as atividades do seu coro
(Wilson, 2000, p. 71), mas principalmente porque faziam parte desse jogo, o
“prestigio, honra e vitéria” - ou a denominada “economia de prestigio” apontada
por Wilson — que lhes trazia status sociopolitico. Por isso o autor afirma a
prépria caracteristica do sistema na presenca de voluntarios que solicitavam a
inclusao de seus nomes para as proximas choregiai, incluindo aqueles que por
serem eventualmente mais pobres, poderiam pedir recursos emprestados para
conseguirem atuar na funcao (Wilson, 2000, p. 53): o denominado antidosis16.

As andlises acerca do discurso de Demdstenes intitulado “Contra Midias” bem
como a avaliacao do histdrico de conflitos entre esse orador e Midias passam
a ser uma questao exemplar do significado desse recurso contra inimigos
atribuido a estratégia de utilizacao da antidosis. Além disso, esse discurso auxilia
na compreensao das querelas que envolviam a atuacdo de Demostenes como
choregos na Grande Dionisial7.

Antes de vir a falecer, seu pai havia dado sua guarda, concessao de legados e
fortunaemnome de tutores. No entanto, Demdstenes manteve contendas judiciais
contra seu tutor Afobo por administracdo fraudulenta no intuito de recuperar
seu patrimonio. Trasiloco, irmao de Midias — este Gltimo um aristocrata muito
rico — estaria a favor de Afobo e, juntamente a seu irmao, propds que Demostenes
aceitasse a trierarchia (liturgia voltada para o financiamento da guerra) de Midias
ou submeter-se ao processo de antidosis. Embora Midias tivesse o interesse pela
propriedade de Demostenes, este aceitou a liturgia em seu nome, razao pela
qual Midias o teria insultado verbalmente em sua casa (LépezEire, 1993, p. 259-
260). Demostenes teria, entao, levantado acao judicial contra Midias, que nao
compareceu, e, embora lhe rendesse multa, Midias teria entrado com litigio

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

contra Demostenes solicitando que lhe retirassem os direitos de cidadao. Todas
essas questoes os colocaram como inimigos politicos (LopezEire, 1993, p. 260).

Apés o inicio das querelas, Demostenes teria se oferecido voluntariamente
para ser choregos da Grande Dionisia com grande esforco de financiamento para
obter o prémio do concurso. Era a oportunidade de Midias para prejudica-lo:

Midias em seu desgosto manteve um fogo constante de insultos,
insignificantes ou graves, durante todo o periodo do meu
servico. Agora, o problema que ele causou, opondo-se a isencao
do nosso coro do servico militar, ou colocando-se a frente como
superintendente da Dionisia e exigindo eleicao, esses e outros
aborrecimentos semelhantes vou passar em siléncio; [...] vou me
limitar ao que vai incitar a indignacao de todos vocés de forma
igual. [...] As vestes sagradas — todas as vestimentas providas
para o festival [teatral] eu considero sagradas antes de serem
usadas — e as coroas de ouro que eu pedi para a decoragao do
coro, ele conspirou para destruir, homens de Atenas, por uma
incursao noturna nas instalacoes do meu ourives. E fez destrui-
los, embora nao completamente, porque estava além de seu
poder. [...] Mas, nao contente com isso, homens de Atenas, na
verdade ele corrompeu o treinador do meu coro; e se Teléfanes,
o flautista, nao tivesse provado o amigo mais leal a mim, [...] ndo
poderiamos ter tomado parte na competicao, atenienses; o coro
teria vindo destreinado [...]. Nem sua insoléncia parou por la.
Foi tao desenfreada que ele subornou o proprio arconte coroado
[maior cargo politico ateniense]; ele uniu os coristas contra mim;
ele gritou e ameacou, em pé ao lado dos juizes [...]. Entao, depois
que ele ja havia corrompido os juizes na competicao dos homens
[coro de homens no ditirambo], [...] ele agrediu a minha pessoa,
e foi ele o principal responsavel por impedir a minha tribo, que
era vencedora, de ganhar o prémio. (Deméstenes, Contra Midias,

XXI. 14-18). [Tradugao do inglés de A. T. Murray]18

Se a presenca de conspiracoes nas retoricas e nas praticas dos participantes
politicos de Atenas dentro da producao teatral dos séculos V e inclusive IV é tao
latente nas documentacgoes, é possivel ponderar o intenso dominio dos choregoi,
nao apenas na organizagao e apresentacao das obras, como na construcao da
passagem do texto dramatico. Essas questoes podem ser fundamentadas, por
exemplo, sustentando exames criticos acerca da ostentagao dos prémios recebidos
a partir dos discursos, ou a busca pelo controle de maneira geral, inclusive dentro
das producoes dos concorrentes e no suborno de diretores.

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }



Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

CoNSIDERAGOES FINALS

De maneira geral, olhares alternativos sobre o teatro permitem compreender
que mesmo partindo da especificidade de géneros dramaticos (como a tragédia
e a comédia antigas), seus usos sociopoliticos e econémicos fundamentam sua
pluralidade na pratica teatral. Isso pode ser levado em consideracdo em uma
andlise critica até mesmo da padronizacao do estilo dos autores dramadticos
na antiguidade por parte dos estudiosos, seja uma referéncia homogeneizante
aos tragediégrafos mais conhecidos, como Esquilo, Séfocles e Euripides, seja do
comediografo mais famoso: Aristofanes.

O sistema liturgico da choregia avaliado em suas atuacdes a partir do
estudo dos discursos politicos nas assembleias publicas — tais como a oracao
de Demostenes aqui apresentada —, permite observar a aplicacao das praticas
politicas e interesses sobre os fazeres teatrais. Além disso, o proprio exercicio de
desmitificacdo das convengoes poéticas a partir de uma andlise particularizada
de obras tais como a abordada Poiesis do comediégrafo Antifanes também revela
o posicionamento politico e de concorréncia dos artistas, principalmente em seu
carater intergenérico, durante a producao dos festivais da antiguidade. Por esse
aspecto, no aprofundamento da pesquisa, a relacao arte, sociedade e politica
torna-se um elemento primordial para compreender a teatralidade grega de
forma diferenciada, e, portanto, muito mais do que literatura poética.

REFERENCIAS

ARISTOFANES. As Ras. Tradu¢do de Américo da Costa Ramalho. Coimbra: Edi¢oes
70, 2008.

ARISTOPHANES. Birds. The Complete Greek Drama. New York. Random
House. 1938. v. 2. Disponivel em:
.Acesso em: 21 jun. 2015.

ARISTOTLE. Poetics Tradugao para o inglés de W. H. Fyfe. Cambridge: Harvard
University Press: William Heinemann, 1932. 23v. Disponivel em:

Acesso em: 7
mar. 2014.

BARRET, James. Staged Narrative: poetics and the messenger in Greek Tragedy.
Berkeley: University of California Press, 2002.

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0026
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0026
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0056

Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

CAPPS, Edward. From Homer to Theocritus: a manual of greek literature. New
York: Charles Scribner’s Sons, 1901.

CSAPO, Eric. Actors and Icons of the Ancient Theatre. London: Wiley-Blackwell,
2010.

CSAPO, Eric. The men who built the theatres: theatropolai, theatronai and
Arkhitectones. In: WILSON, Peter (org.). The Greek Theatre and Festivals:
Documentary Studies. Oxford: Oxford University Press, 2007. p. 87-115.

DEMOSTHENES. Against Midias. Traducao para o inglés de A. T. Murray.
Cambridge: Harvard University Press, 1939. Disponivel em:
. Acesso em: 2 dez. 2015.

DOVER, Kenneth James. Aristophanic Comedy. London: Batsford, 1972.

DUARTE, Adriane da Silva. Dois fragmentos comicos sobre a tragédia. Letras
Cldssicas, Sao Paulo, n. 12, p. 263-266, 2008. Antifanes, Poiesis, fragmento 189.
DOI:

GALLEGQO, Julian. La asamblea, el teatro y el pensamiento de la decisién en la
democracia ateniense. Nova Tellus, Ciudad de México, v. 34, n. 1, p. 13-54, 2016.
DOI:

GOLDHILL, Simon. Programe Notes. In: GOLDHILL, S.; OSBORNE, R. (org.).
Performance Culture and Athenian Democracy. Cambridge University Press, 1999.
p. 1-29.

GOLDHILL, Simon. The Great Dionysia and Civic Ideology. The Journal of Hellenic
Studies, New York, v. 107, p. 58-76, 1987. DOI:

GREEN, Richard; HANDLEY, Eric. Images of the Greek Theatre. London: British
Museum Press, 1995.

GREGORY, Justina. Euripides and the Instruction of the Athenians. Michigan: The
University of Michigan Press, 1991.

GREGORY, Justina. Euripides. In: GREGORY, Justina (org.). A Companion to Greek
Tragedy. Blackwell Publishing, 2005. p. 251-270.

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0074
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0074
https://doi.org/10.11606/issn.2358-3150.v0i12p263-266
https://doi.org/10.19130/iifl.nt.2016.33.2.707
https://doi.org/10.2307/630070

Mais do que pura poesia: uma visao politica nos estudos dos géneros dramaticos

HANINK, Johanna. Crossing Genres: Comedy, Tragedy and Satyr Play. In:
FONTAINE, Michael; SCAFURO, Adele C. (org.). The Oxford Handbook of Greek
and Roman Comedy. New York: Oxford University Press, 2014. p. 258-277.

HORNBLOWER, Simon; SPAFORTH, Antony. The Oxford Classical Dictionary. 4.
ed. Oxford University Press, 2012.

LOPEZ EIRE, A. Introducciones. In: DEMOSTENES. Discursos Politicos I. Tradug¢do
e notas de A. Lopez Eire. Madri: Editorial Gredos, 1993.

PELLING, Christopher. Tragedy, Rhetoric,and Performance Culture. In: GREGORY,
Justina (org.). A Companion to Greek Tragedy. New Jersey: Blackwell Publishing,
2005. p. 83-102.

PLATO. Laws. Plato in Twelve Volumes. Tradugao de R.G.Bury. Cambridge: Harvard
University Press, 1968. v. 10-11. Disponivel em:
. Acesso em: 12 maio 2015.

PORTER, James I. The invention of Dionysus: an essay on the birth of tragedy.
Stanford: Stanford University Press, 2000.

PUGA, Dolores. O teatro ateniense como cenario para as faccoes politicas: uma
disputa de poder na comédia As Ras de Arist6fanes (405 a.C.). Bakhtiniana, Sao
Paulo, v. 17,n.4, p.132-162, out/dez. 2022. DOI:

SAETTA COTTONE, Rossela. Euripide e Aristofane: un caso di rivalita poetica?
(Arcanesi, Tesmoforiazuse, Baccanti, Rane). La Biblioteca di DeM, Palermo, n.
1, p. 139-167, 2011. Disponivel em:

. Acesso em: 12 maio 2015.

SILK, Michael. The greek dramatic genres: theoretical perspectives. In: BAKOLA,
Emmanuela; PRAUSCELLO, Lucia; TELO, Mario (org.). Greek Comedy and the
Discourse of Genres. New York: Cambridge University Press, 2013. p. 15-39.

SOUSA E SILVA, Maria de Fatima. Critica do Teatro na Comédia Antiga: estudos de
Cultura Classica 2. Coimbra: Instituto Nacional de Investigacao Cientifica, 1987.

VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia Antiga.
Sao Paulo: Livraria Duas Cidades, 1977.

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0166
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0166
http://dx.doi.org/10.1590/2176-4573p58262
http://dx.doi.org/10.1590/2176-4573p58262
https://dionysusexmachina.it/wp-content/uploads/2018/09/7-saetta-cottone.pdf
https://dionysusexmachina.it/wp-content/uploads/2018/09/7-saetta-cottone.pdf

Mais do que pura poesia: uma viséo politica nos estudos dos géneros dramaticos

WILSON, Peter. The Athenian institution of the Choregia: the Chorus, the City and
the Stage. Australia: Cambridge University Press, 2000.

Nortas

Doutora em Histéria Comparada pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFR]). Professora Associada do Curso
de Histéria e Docente Permanente do Programa de P6s-Graduacdo em Letras da Universidade Federal de Mato Grosso
do Sul, Campus de Trés Lagoas (UFMS/CPTL). https://orcid.org/0000-0003-4013-5375 dolores.puga@
ufms.br.

“Repeatedly, tragedy portrays the dissolution and collapse of the social order, portrays man outside the boundaries
and norms of social behavior, portrays a universe of conflict, aggression, impasse. [...] Instead of simply reflecting the
cultural values of fifth-century spectators, instead of offering simple didactic messages from the city’s poets to the
citizens, tragedy seems to deliberately problematize, to make difficult the assumption of the values of civic discourse.”
(Goldhill, 1987, p. 74). Todas as traducoes do artigo do inglés para o portugués sdo de minha autoria. Tratam-se de
textos sem traducao existente no portugués.

“In textual terms, genres and their repertoires are invariably understood, not by random samples or instances, but by
reference to what they are, or what they are taken to be, their main representatives. The identification with the main
representatives - or, one could say, the construction of the “canon” of the genre - inevitably changes over time” (Silk,
2013, p. 34).

“Aristocrats and commoners could benefit from the preserved values scheme of glamor and authority from the heroic
past, still accessible and appropriate for the present [...] tragedy [...] reveals its political dimension” (Gregory, 1991, p.
9).

Sobre os estudos alemaes de teatro antigo do século XIX tais como Nietzsche, Schopenhauer e irmaos Schlegel, conferir
também, James Porter (Porter, 2000), que aponta o sentido filoldgico e filosé6fico presente na analise desses estudiosos.

“Only the analysis of a series of samples can bring to light the range of techniques employed by tragic poets” (Pelling,
2005, p. 85).

Também Richard Green e Eric Handley afirmam: “Por comédia, até Menandro [poeta comico] no ultimo quarto do
século IV, a maior parte do que pode ser conhecido depende da selecdo sobrevivente de pecas teatrais por um tnico
autor, Arist6fanes.” (Green; Handley, 1995, p. 49).

Segundo Sousa e Silva: “Péricles representa, para Cratino, o campeao de uma democracia radical, que acabava de afastar
da cena politica aristocratas como Cimon e Mir6nides, ainda que proveniente, ele também, da mais pura aristocracia.
Na sua pessoa se dd inicio a longa série de politicos, em que se haviam de encadear Cléon e Hipérbolo, responsavel por
um processo de degenerescéncia que conduziria a ruina de Atenas” (Sousa e Silva, 1987, p. 55), referindo-se aos novos
oligarcas que passam paulatinamente a tomar o poder. Nestes termos, o poeta Cratino se posicionaria politicamente
de forma conservadora ao, sobretudo, criticar Péricles como “radical”. Embora a autora explore a pluralidade dos
sujeitos histéricos envolvidos no jogo de interesses politicos no periodo de Cratino, a abordagem ainda é totalizante
acerca do poeta e suas obras e suscita reflexoes retiradas dos apontamentos do proprio Aristéfanes.

Apesar da importancia de se denotar a presenca da theorika e dos theatronai nas producoes dos festivais teatrais da
antiguidade, esse nao € o foco do artigo.

O fragmento 189 de Poiesis, de Antifanes, é citado segundo a traducao e o comentario de Adriane da Silva Duarte
no artigo “Dois fragmentos cOmicos sobre a tragédia” (Duarte, 2008, p. 263-266). O acesso a obra se deu, assim,
diretamente dos fragmentos elencados pela tradutora.

“Greek comedy playwrights satirized their tragic counterparts and cast the tragic genre as a rival of its own.” (Hanink,
2014, p. 258).

“II teatro si relaziona al genere in modo riflessivo, ogni opera interpreta nuovamente la forma tradizionale del suo
genere e contesta la novita del suo rivale.” (SaettaCottone, 2011, p. 143). Traducdo minha do italiano.

Em um determinado momento do século V, a assembleia popular passou a ser feita na Pnix, uma colina na regiao
central de Atenas a sudoeste da Agora. (Hornblower; Spaforth, 2012, p. 1167).

“[...] una dominacion del pueblo cuyos efectos politicos son la teatrocracia y la democracia de los hombres libres,
ambos productos de la opinién [...], la transgresion [...] y la libertad excesivamente audaz [...].” (Gallego, 2016, p. 26-
27). Traducdo minha do espanhol.

“[...] segin Plat6n, Atenas se convirtié en un teatro similar a la democracia en la medida en que el pueblo dej6 de temer
a sus superiores y paso a decidirlo todo, tomando un papel activo en el teatro y en la asamblea.” (Gallego, 2016, p. 28).

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }


https://orcid.org/0000-0003-4013-5375

Mais do que pura poesia: uma viséo politica nos estudos dos géneros dramaticos

“Durante esse processo, devido as grandes despesas da choregia, o candidato escolhido poderia solicitar o artificio
denominado antidosis, no qual ele demandaria outro individuo em que ele considerasse mais apto para trocar de
funcao, ou, caso fosse da preferéncia, que o individuo trocasse bens com o originalmente designado ao cargo para
que este pudesse direcionar as posses ao fomento littrgico. Para tanto, o oficialmente escolhido poderia deliberar sua
postura, apontando sua participacdo exaustiva em diversas liturgias anteriores ou até mesmo que ja teria realizado
a troca com terceiros em outras ocasioes, entre outros fatores. Entretanto, embora fosse um procedimento padrao a
ser seguido, os representantes da choregia frequentemente utilizavam esse recurso da antidosis como estratégia para
atingir inimigos politicos, e, assim, transformar o recurso em uma oportuna ferramenta para disputa de poder” (Puga,
2022, p. 141).

A data dessa participagao especifica de Demoéstenes como choregos é imprecisa: entre 350 e 348 a. C., sendo este
ultimo ano o periodo de registro do discurso “Contra Midias” (Demdstenes, Contra Midias, XXI. 14-18). Embora a
trajetéria de Demdstenes esteja vinculada ao século IV, esse discurso passou a ser uma relevante referéncia sobre a
acdo da antidosis por contendas politicas a partir das produgdes teatrais.

“Midias, who in his chagrin kept up a constant fire of insults, trifling or serious, during the whole period of my service.
Now the trouble that he caused by opposing the exemption of our chorus from military service, or by putting himself
forward as overseer at the Dionysia and demanding election, these and other similar annoyances I will pass over in
silence; [...] I shall therefore confine myself to what will excite indignation in all of you alike. [...] The sacred apparel—
for all apparel provided for use at a festival I regard as being sacred until after it has been used—and the golden
crowns,which I ordered for the decoration of the chorus, he plotted to destroy,men of Athens, by a nocturnal raid on
the premises of my goldsmith. And he did destroy them, though not completely, for that was beyond his power. [...]
But not content with this, men of Athens, he actually corrupted the trainer of my chorus; and if Telephanes, the flute-
player, had not proved the staunchest friend to me, [...] we could not have taken part in the competition, Athenians;
the chorus would have come in untrained [...]. Nor did his insolence stop even there. It was so unrestrained that he
bribed the crowned Archon himself; he banded the choristers against me; he bawled and threatened, standing beside
the umpires [...]. So after he had already corrupted the umpires in the men’s contest, [...] he assaulted my person, and
he was chiefly responsible for preventing my tribe, which was winning, from gaining the prize” (Demosthenes, Against
Midias. XXI. 14-18).

Antiteses, Londrina, v.18, n. 36, p. 44-63, jul.-dez. 2025 }


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/entityvote?doc=Perseus:text:1999.01.0074:speech=21:section=16&auth=perseus,Athens&n=1&type=place
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/entityvote?doc=Perseus:text:1999.01.0074:speech=21:section=17&auth=perseus,Athens&n=1&type=place

	_Hlk196499079
	_Hlk122614537
	_Hlk213665161
	_Hlk213665322
	_Hlk213665386
	_Hlk213665468
	_Hlk213665900
	_Hlk510361670
	_Hlk510361750
	_Hlk105343806
	_Hlk94112820
	_Hlk213666400
	_Hlk213937928
	_Hlk213939788
	_Hlk205895943
	_Hlk205896386
	_Hlk205896558
	_Hlk205897451
	_Hlk205897532
	_Hlk205898334
	_Hlk205898816
	_heading=h.50lhjjfylspx
	_heading=h.yg9f0skt24aa
	_heading=h.1qlpxhyr07qf
	_heading=h.c7c6mkqg9h76
	_heading=h.otkp6p1q0rja
	_heading=h.utcz51k0lpak
	_heading=h.viemamn2htvq
	_heading=h.x8qaovktggaq
	_heading=h.h0qqr3qmyon5
	_heading=h.kj1g0wv3ztle
	_heading=h.5vmbkjafevc2
	_Hlk105611244
	_Hlk105611254
	_Hlk136249607
	_Hlk105855050
	_Hlk213422966
	_Hlk134809863
	_Hlk135921014
	_Hlk102571177
	_Hlk135912912
	_Hlk135921145
	_Hlk194503626
	_Hlk194503671
	art207
	_Hlk194506957
	_Hlk194566151
	_Hlk194568244
	_Hlk205974006
	_Hlk205974105

