
Entre feitiços, porretes 

e êxtases: cinema e 

perseguições religiosas no 

Rio de Janeiro da Primeira 

República

Between spells, sticks and 

ecstasies: cinema and religious 

persecution in Rio de Janeiro 

during the First Republic

Pedro Vinicius Asterito Lapera1

Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan./jun. 2025 } 397

Submissão: 07/07/2024 | Aceite: 16/06/2025

DOI: 10.5433/1984-3356.2025v18n35p397-426

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5433/1984-3356.2025v18n35p397-426


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 398

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Resumo: O artigo tem como objetivo articular a presença do 
filme Quo Vadis? (Cines, Itália) no circuito exibidor carioca 
ao momento sociopolítico da Primeira República, no qual a 
perseguição às religiões de matriz africana era bastante presente 
na cena pública. Nossa hipótese principal é a de que o consumo 
da obra atuou no embranquecimento dos sujeitos-alvos da 
perseguição religiosa e em um consequente apagamento tanto 
dessa perseguição quanto daqueles que eram alvos da polícia e de 
outros agentes. As fontes selecionadas são os anúncios veiculados 
pelos exibidores nos jornais, algumas crônicas encontradas 
sobre a presença do filme nas salas de cinemas e a própria obra 
cinematográfica. Escolhemos o paradigma indiciário, de Carlo 
Ginzburg, para analisar as fontes escritas.

Palavras-chave: cinema; Primeira República; religiões afro-
brasileiras; Rio de Janeiro; Quo Vadis?.

Abstract: The article aims to articulate the presence of the 
film Quo Vadis? (Cines, Italy) on the Rio exhibition circuit to 
the socio-political moment of the First Republic, in which the 
persecution of Afro-Brazilian religions was very present on the 
public scene. Our main hypothesis is that the consumption of the 
film acted to whiten the subjects who were targets of religious 
persecution and, as a consequence, erasured this persecution 
and those targeted by the police and other subjects. The selected 
sources are advertisements published in newspapers, some 
chronicles found about the film’s presence in cinemas and the 
film itself. We chose Ginzburg’s evidentiary paradigm to analyze 
the written sources.

Keywords: cinema; First Republic; Afro-Brazilian religions; Rio 
de Janeiro; Quo Vadis?.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 399

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Introdução

Mais de um século após a exibição em escala global da primeira versão de Quo 
Vadis? para o cinema, a imagem de Jesus Cristo como uma aparição vista por Pedro 
na Via Appia e sua ordem de que este retornasse a Roma para salvar os cristãos 
da fúria de Nero tem permeado o imaginário dos cristãos, sendo o fatalismo dessa 
perseguição uma figura retórica largamente acessada por esses fiéis.

No caso brasileiro, esse sentimento alimentado pelos cristãos caminhava 
estranhamente junto a uma perseguição efetiva às religiões de matriz africana, que 
ocorria desde o período colonial e que ganhou uma aparência moderna, tecnicista, 
higienizada e permeada de contradições com o advento do regime republicano.

Ao seguir a linha de pesquisa e de argumentação já explorada por nós em 
outros momentos (Lapera, 2023, 2024), a questão a ser abordada neste artigo é 
a relação entre a narrativa de Quo Vadis?, sua presença nas salas de cinema e a 
formação de um senso comum nos espectadores quanto à perseguição às religiões 
de matriz africana durante a Primeira República, tendo como horizonte o debate 
sobre cidadania e exercício da liberdade religiosa no pós-abolição.

Assumindo como ponto de partida de nossa análise que o público esperado 
dos cinematógrafos era, em linhas gerais, a elite e os setores médios urbanos2, 
desenvolvemos duas hipóteses principais. A primeira é a de que o consumo dessa 
obra atuou no embranquecimento dos sujeitos-alvos da perseguição religiosa e 
em um consequente apagamento (Ricoeur, 2007) tanto dessa perseguição quanto 
daqueles que eram alvos da polícia, do Poder Judiciário, da administração pública, 
de jornalistas e até mesmo de um número considerável de intelectuais.

A segunda hipótese é o de que esse consumo também permitiu uma captura 
do afeto da posição de vítima nessa perseguição potencializada pelas convenções 
narrativas do melodrama. Nesse ponto, consideramos captura do afeto a emulação 
dos comportamentos, dos valores e do horizonte de expectativas do outro visando 
tomar para si os afetos dirigidos a ele, seja na cena pública, seja na relação entre 
indivíduos e grupos sociais. Desse modo, na relação entre os personagens e os 
desdobramentos da encenação da perseguição religiosa, era proporcionado aos 
espectadores um engajamento afetivo (Baltar, 2019) com as vítimas do filme – os 
cristãos – que não apenas obliterava a violência material e simbólica direcionada 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 400

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

aos praticantes e sacerdotes das religiões de matriz africana na Primeira República, 
como principalmente se apropriava de sua posição de vítima no momento dessa 
perseguição religiosa. Sublinhamos que essas hipóteses principais só fazem 
sentido se vistas em complementaridade.

Em consonância a elas, lançamos duas hipóteses complementares. A primeira 
é o fato de a exibição do referido filme ter operado como um reforço simbólico 
da expulsão e da marginalização dos adeptos das religiões de matrizes africanas 
das áreas nobres ocupadas pelas elites e pelos setores médios na então Capitão 
Federal (Sevcenko, 1983; Moura, 2022 [1983])3.

Finalmente, nossa segunda hipótese complementar é a performance4 das 
personagens fílmicas poder ser apropriada nas complexas relações entre as 
vítimas da perseguição religiosa e a elite e os setores médios locais. Assim como 
no filme, que encena a caçada aos cristãos a partir de sua afirmação moderna, 
a perseguição aos rituais de matriz africana não foi unidirecional, maniqueísta 
nem incontornável, mas seletiva e atrelada às redes de proteção e de poder locais, 
tal como a historiografia sobre o tema já fartamente o demonstrou (Albino, 2021; 
Farias, 2004; Maggie, 1992; Moraes, 2017; Velasco; 2019).

Esse debate se conecta aos efeitos da ideologia do branqueamento durante a 
Primeira República nos diferentes domínios da cultura, com foco na expansão de 
uma cultura massiva propiciada pela diversificação no mercado de entretenimento. 
Ampliada pelas reformas urbanas que muitas capitais brasileiras passaram nas 
primeiras décadas do século XX, essa ideologia conseguiu ultrapassar os muros 
da academia e do Estado brasileiro, alcançando um público consideravelmente 
maior (Alberto, 2011; Schwarcz, 2005).

Em paralelo a esse debate, uma leitura racializada do repertório relacionado à 
Antiguidade clássica informava o enquadramento de obras literárias e de produtos 
veiculados pela cultura massiva do momento histórico, tal como avaliado por 
Broca (2005), Sevcenko (1983), Macário (2005) e também por nós (Lapera, 2023, 
2024). Nesse sentido, a associação entre um enredo ligado à Roma Antiga e a 
atualidade da projeção cinematográfica não ocorre de modo imediato, mas em 
meio a referências mobilizadas em vários níveis pelo público de cinema.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 401

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

No cenário apresentado, a perseguição às religiões de matriz africana e a 
seus adeptos não era um fenômeno lateral, mas assumia um papel central na 
afirmação da identidade política e social do então novo regime republicano e na 
relação deste com as classes populares (Moraes, 2017; Sevcenko, 1983; Velasco, 
2019). Assim, na concepção de Revel (1998, p. 15-38), seria um processo de uma 
escala maior que se espraia em diversos microfenômenos perpetrados em uma 
escala menor, e nesta situamos nosso ponto de observação.

Considerando o objetivo de avaliar o consumo cinematográfico e os 
espectadores desse ritual em relação a processos estruturantes caros à sociedade 
brasileira durante a Primeira República5, adotaremos como fontes o filme Quo 
Vadis?6 e outras referentes à exibição do filme nos periódicos disponíveis 
na Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional, tais como anúncios do filme 
por cinemas, pequenas crônicas, poemas e charges veiculados na imprensa 
periódica7. Ressaltamos que a ausência de fontes qualitativas que conectem 
diretamente esses eventos abordados não configura um impedimento a nossa 
análise, visto que outros historiadores já percorreram caminhos muito parecidos 
ancorando-se na análise das obras e dos momentos de suas exibições (Darnton, 
1990; Davis, 2000).

Precisamos sublinhar que o mesmo público que frequentava os cinemas lia 
jornais cujas páginas anunciavam os serviços de curandeiros e eventualmente 
veiculavam notícias sobre batidas policiais em terreiros localizados nos subúrbios 
e até mesmo em áreas próximas às regiões recém-reformadas da Capital. Além 
disso, uma parcela dele poderia recorrer habitual ou ocasionalmente aos serviços 
dos curandeiros, já que era algo tão comum a ponto de o Rio de Janeiro ser 
reconhecido como uma “cidade de feiticeiros” (Moraes, 2017, p. 24-65).

Escolhemos o paradigma indiciário, preconizado por Ginzburg (2007), para 
analisar as fontes escritas e acessar disposições estruturais a partir de vestígios 
presentes nas fontes históricas. Para a análise da fonte fílmica, utilizaremos as 
análises sobre melodrama de Baltar (2019), Brooks (1995) e Xavier (2003), uma 
vez que a questão e os argumentos que pretendemos defender estão interligados 
a uma imaginação melodramática (Brooks, 1995) acionada no consumo da obra a 
ser analisada. Finalmente, a respeito da perseguição a religiões de matriz africana 
nesse momento histórico, utilizaremos a historiografia e a discussão no campo 
da Antropologia sobre o tema e as fontes em torno dele.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 402

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Engajamentos e projeções na exibição de Quo Vadis? nos cinemas cariocas

Sobre Quo Vadis? (Quo[...], [1913]/2017), trata-se de filme dirigido por 
Enrico Guazzoni adaptado do romance homônimo do escritor polonês Henryk 
Sienkiewicz, abordando o episódio do incêndio de Roma por conta da ordem do 
imperador Nero e a consequente perseguição aos cristãos que se abateu sob o 
Império romano, pelo fato de o imperador ter usado esse grupo publicamente 
como bode expiatório. Nesse enquadramento, a obra foca a trajetória do casal 
Lygia e Vinicius e seus aliados e inimigos para retratar a caçada aos cristãos.

No Rio de Janeiro, o filme foi lançado no final de março de 1913, tendo 
permanecido em cartaz por algumas semanas em cinemas das áreas centrais, 
em suas imediações, na Zona Sul e nos subúrbios8. Tal padrão foi semelhante ao 
verificado – dentro de alguns limites impostos no acesso a periódicos de cada 
cidade – em outras localidades em nosso levantamento na Hemeroteca Digital 
da Biblioteca Nacional, com extensão para o restante de 1913 e até mesmo do 
ano seguinte.

Os anúncios veiculados pelos jornais cariocas à época destacaram o fato de 
o filme ser uma adaptação cinematográfica de um romance9. A respeito disso, 
é interessante analisar uma coluna publicada pelo Jornal do Commercio no 
momento em que o filme estava em cartaz:

Há quinze dias, duas pessoas que se encontrassem não deixariam 
de exclamar: 

- Que calor!

Agora dous conhecidos, sobretudo duas conhecidas, não se 
abordam sem que logo se ouça a pergunta:

- Você já foi ver o “Quo Vadis?”

Decididamente, é sina da obra de Sienkiewicz ter popularidade 
immensa. Quando appareceu o romance foi aquele emballement 
de que todos se lembram. O “Quo Vadis” era a leitura da Capital 
inteira. As livrarias, tendo cedo esgotado os seus stocks, começou 
então o supplicio de uma pergunta quasi fatal:

- Você tem um “Quo Vadis” que me empreste!



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 403

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Afinal, lido por toda a gente o romance, cessou a mania, não, 
porém, sem deixar evidentes vestígios. Um deles foi a inundação 
de Lygias nos registros de baptismo. Outro symptoma do 
quovadismo era só se chamar aos elegantes Petronios. Felizmente, 
algum tempo depois, o binocular smart veio deixar em paz a 
memoria do grande gozador romano.

Vem agora a grande fita da “Cines” chamar a multidão aos 
cinemas. Desperta a vasta erudição quovadiana que dormia no 
fundo da memoria de toda a gente. O publico, que sabe tão bem 
a historia, quer conhecer pessoalmente a Ursus, Vinicius, Nero e 
tutti quanti.

Os cinemas, que cobram dobrado, afixam em cartazes a que horas 
começaram as sessões.

E ha quem conheça esse horario melhor que o de seu trem [...] 
(Tópicos [...], 1913, p. 1)10.

Algumas informações relevantes sobre o consumo da obra podem ser extraídas 
dessa pequena crônica. A primeira é a ampla disseminação do filme entre os 
espectadores, a ponto de as reclamações sobre o clima inóspito da cidade serem 
substituídas pelo interesse em torno dele. Em seguida, ressalta que o referente 
literário já tinha sido massivamente divulgado em momento anterior, o que o 
torna uma base de comparação com o filme e um mediador de sua recepção.

Além disso, o neologismo “quovadismo” sugere que o consumo da obra se 
transformou em uma mania difundida entre diferentes segmentos da sociedade 
carioca e a observação “Agora dous conhecidos, sobretudo duas conhecidas” 
sugere um marcador de gênero acionado nessa experiência, na medida em que 
destaca a presença das mulheres no ato de ir ao cinema, como já foi apontado 
por nós em outra ocasião (Lapera, 2020). Assim, a crônica alia filme e livro 
para descrever a construção de um gosto médio que perdurou no tempo e era 
informado pelo lugar de classe e também de gênero do público cinematográfico, 
em moldes semelhantes ao avaliado por Gay (2002).

Neste ponto, é importante retomar a ideia de Watt (2010) quanto à forma 
literária romance. Enquadrando-o na expansão capitalista moderna, o autor 
(Watt, 2010, p. 19-27) infere que ele é responsável por uma maior atenção ao 
indivíduo tanto na narrativa quanto em sua leitura. Podemos situar o consumo 
cinematográfico nesse mesmo horizonte do referente literário, considerando um 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 404

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

desdobramento dele em uma versão mais atualizada e no tipo de imaginação 
proposta por ele, atravessada pelas subjetividades e pelos afetos nos planos 
individual e das relações interpessoais.

Além desse referente, a historiografia do filme (Blom, 2000; Rich, 2019) 
destaca a ligação entre ele e a pintura do século XIX, relacionando-o aos modos 
modernos de se representar a Antiguidade clássica. Mais interessadas no apelo 
visual de alguns elementos desse repertório e menos focadas na acuidade 
histórica propriamente dita, essas representações teriam como objetivo atrair 
espectadores de diferentes lugares no mundo e com diferentes níveis de 
letramento (Rich, 2019, p. 165-169).

O filme também foi consumido pelo público enquadrado pela perspectiva 
do melodrama religioso11, aliando a isso uma dimensão monumental de sua 
representação (Cinematographos , 1913a, p. 4, 1913b, p. 5). Isso pode ser atestado 
por diversas fontes que, além de se referirem a seu conteúdo com uma linguagem 
abertamente relacionada às práticas religiosas e a Roma como o “berço do 
christianismo” (Cinematographos, 1913c, p. 4), chegam a classificá-lo como uma 
“fita religiosa” ou “film religioso” (O Paiz [...], 1913, p. 8) 12.

Esse aspecto histórico e religioso da obra foi alvo de comentários por parte 
de alguns cronistas na imprensa carioca, que nivelavam as temporalidades dos 
eventos representados nela com aquela experimentada pelo espectador do início 
do século XX. Ao narrar sobre o público, o cronista de O Paiz sublinhou que se 
tratava de “um film que tão cedo não sairá dos annuncios, e que causa verdadeira 
surpresa e admiração, quando se observam multidões de milhares de pessoas, 
como acontece no circo romano, por occasião da lucta de gladiadores e supplicio 
dos christãos, devorados pelas feras” (Artes [...], 1913, p. 4)13. Foi acompanhado por 
um colega da revista Fon-fon, que fez comparação semelhante usando o exemplo 
de dois cinemas cariocas: “[...] cinema Odeon, onde a affluencia dos espectadores, 
assim como no Avenida, só se póde calcular pela compacta multidão que se vê no 
circo romano do Quo Vadis” (Pequenas [...], 1913, p. 43). Esse paralelismo entre 
os diferentes tempos históricos pode ser percebido como mais um elemento de 
leitura da obra por parte dos espectadores de cinema cariocas, sendo importante 
destacar que essa sobreposição vai ao encontro de nosso argumento de que essas 
representações veiculadas pelo filme foram ativamente mobilizadas em seu 
consumo e em diferentes níveis.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 405

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Quo Vadis? apresenta a perseguição aos cristãos logo nos seus primeiros 
minutos, com a prisão da protagonista Lygia. Soldados romanos entram na sala 
do palacete do pai da personagem, rodeado de escravos. Estes demonstram pavor 
pela presença dos soldados. Um dos membros da tropa se dirige ao pai de Lygia 
e entrega a ordem de prisão emitida pelo imperador romano. Lygia entra na sala 
assustada, abraçada a uma criança. Atira-se nos braços da mãe e ambas choram 
copiosamente. Tentam comover o pai, mas são lembradas de que devem cumprir 
a ordem do imperador. Ursus – guarda-costas de Lygia – traz uma manta e cobre 
Lygia e a acompanha até os soldados romanos. Lygia se despede dos pais muito 
emocionada e é conduzida pelos soldados à prisão.

Desse modo, o filme começa a construir um engajamento afetivo com a 
personagem feminina vítima da perseguição religiosa, incitando o público a 
“colocar-se em estado de ‘suspensão’, ou seja, [estar] sentimental e sensorialmente 
vinculado a ela” (Baltar, 2019, p. 97). A partir das convenções melodramáticas na 
narrativa, tais como seu choro na cena inicial, o abraço da mãe nela antes de os 
guardas romanos a levarem e o andar cabisbaixo de Lygia no momento da prisão, 
a narrativa condensa essa perseguição ao drama individual da protagonista.

Um poema de autoria de Samuel Valente publicado na capa do Jornal A 
Província, de Recife, por ocasião da exibição da obra na capital pernambucana, 
sintetiza a apresentação da personagem ao público:

Supplicio de Lygia
(Quo Vadis?)
O amphitheatro imperial regorgita. Anciosa,
A multidão acclama o imperador de Roma.
E Nero, envaidecido, entre os libertos, gósa
A delícia sem fim que o espirito lhe doma.

Ao vibrante clangôr das trombetas, assoma
A’ arena um touro bravo e, desnúda e formosa,
Presa ao seu dorso, Lygia, inerte, solta a coma,
Desperta o olhar febril da turba voluptuosa.

Gritos de exclamação rugem, de espaço a espaço,
Mas, Ursus, enfrentando o búfalo selvagem,
Doma-o e vence-o ao poder de seus músculos de aço...

E ergue o corpo de Lygia em seus braços,
O indulto exóra e á sua indomita coragem
Rebôa a imprecação delirante do povo! (Valente, 1913, p. 1).



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 406

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Apesar de não possuirmos informações biográficas sobre o autor, podemos 
inferir que ele pertencia aos estratos médios e/ou superiores pelo uso do 
vocabulário rebuscado, pela métrica e pela rima atenderem aos parâmetros da 
produção literária do período, pela publicação do poema no jornal, o que o situa 
nas redes de sociabilidade dessas classes e, finalmente, pelo próprio fazer poético 
como uma marca de distinção de classe nesse momento histórico.

O poema ressalta algumas características de identificação (Morin, 1989) da 
personagem muito próximas às representações das mulheres dos estratos médios: 
em primeiro lugar, retrata-a como uma musa (‘desnúda e formosa’) – uma figura 
poética muito acionada no período – para destacar em seguida a sua fragilidade e 
necessidade de proteção e dependência por parte de uma personagem masculina. 
Essa representação da mulher encontra-se em consonância com uma cultura 
de classe média emergente na Europa do século XIX (Gay, 2002) e com um 
projeto republicano de família nuclear, na qual a esposa dependeria do marido 
em sua proteção material e moral (Caulfield, 2000), sendo essa a base de uma 
identificação do público feminino com a personagem para a captura do afeto da 
posição de vítima simbolizada por ela.

Tal processo se coaduna com um aspecto da perseguição a que eram submetidas 
as religiões de matriz africana: a seletividade da perseguição policial e a preservação 
moral de sujeitos (sobretudo mulheres) das classes média e alta. Ao analisar as 
ações policiais veiculadas pela imprensa, Moraes (2017, p. 111) infere que “a polícia 
esperava a saída das pessoas, principalmente das madames pertencentes à alta 
sociedade e os cavalheiros de boa conduta, para depois darem o flagrante nos 
feiticeiros. A polícia preservava a integridade dessas pessoas e não as expunha”. 
Acrescentamos que papel semelhante era desempenhado pela cobertura midiática 
do período, em apoio a essa proteção conferida pela atuação policial.

Nesse sentido, existe uma linha de continuidade entre o engajamento proposto 
pela narrativa fílmica das mulheres de classe média (e com elas pelos outros 
espectadores) propiciada pela personagem Lygia em Quo Vadis?, a proteção 
a elas destinada no projeto republicano e estas serem lidas como potenciais 
frequentadoras dos cultos de matriz africana e, portanto, como potenciais vítimas 
de charlatães na visão das autoridades. Ainda, é preciso sublinhar que essas 
“madames” e esses “cavalheiros de boa conduta” eram potencialmente parte do 
público de cinema e, assim, essas práticas estariam situadas em horizontes de 
leitura muito próximos, conformando sua experiência na esfera pública.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 407

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Outro elemento do poema se destaca em sua leitura sobre o filme: a construção 
de um olhar público sobre a vitimização da personagem feminina. Ao narrar que 
o corpo de Lygia ‘desperta o olhar febril da turba voluptuosa’, ele a situa no centro 
do espetáculo do sacrifício de cristãos. No momento seguinte, afirma que seu 
sacrifício cativou o público do circo romano, já que ‘rebôa a imprecação delirante 
do povo’ no pedido de clemência ao imperador. Sendo esse olhar público um 
aspecto crucial do melodrama, ele estaria situado próximo à visão de mundo das 
classes superiores (Xavier, 2003, p. 96-97).

Além de Lygia, outras personagens performam a perseguição religiosa 
encenada no filme: Vinicius14, Pedro15 e Petrônio16. Na primeira sequência em que 
os cristãos são representados como um grupo alvo de perseguição, o conspirador 
Chilo conversa com o escravo-guardião de Lygia, Ursus, e o convence de que o 
nobre romano Glaucus traiu os cristãos. Em resposta, o escravo compartilha a 
informação do local onde os cristãos se reúnem. Na cena seguinte, Chilo conta 
o que ouviu de Ursus e pede ajuda ao gladiador Croto na repressão a esse grupo. 
Uma multidão de cristãos é mostrada rezando no Ostranium e Vinicius aparece 
no meio dela. Para finalizar essa sequência, o nobre Vinicius convence Chiro de 
que ele foi atacado por Croto na saída do local.

É possível traçar paralelos entre a presença de Vinicius entre os cristãos e o fato 
de muitos sujeitos de classe média e elite frequentarem cultos afro-brasileiros. 
Em um primeiro momento da narrativa de Quo Vadis?, Vinicius começa a 
frequentar os ritos cristãos pelo amor que passa a nutrir por Lygia. Alguns pontos 
de sua trajetória nos interessam aqui. O primeiro deles é a sequência em que 
liberta seus escravos em razão de seu amor por Lygia e sua próxima conversão ao 
cristianismo. Em um gesto solene, Vinicius ao centro, levanta a mão direita para 
o alto e anuncia sua decisão aos escravos, que estão ao seu redor no fundo da 
imagem. Após o anúncio, escravos comemoram se jogando a seus pés, beijando 
sua roupa, gritando e chorando.

O posicionamento de Vinicius no polo narrativo do bem por parte do melodrama 
ajuda a criar uma imagem simpática ao senhor de escravos que seria convertido 
ao cristianismo e, desse modo, constrói uma identificação (Morin, 1989) com o 
público masculino de classe média e de elite das salas de cinema. Além disso, a 
dimensão contemplativa inicial assumida pelo personagem lembra a presença 
desses segmentos sociais nos ritos afro-brasileiros, uma vez que a frequência a 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 408

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

eles era algo extremamente difundido pelo tecido social (Maggie, 1992; Moraes, 
2017; Velasco, 2019).

Em outro momento de Quo Vadis?, Vinicius e Chilo chegam às catacumbas 
onde os cristãos se reúnem. Ali, Pedro discursa para a multidão de cristãos em pé, 
em cima de uma pedra. Várias pessoas rezam ao redor do ancião fazendo o gesto 
caro aos cristãos de unir as mãos com os dedos para o alto. Em seguida, Pedro 
acompanha Vinicius a uma caverna, onde acham Lygia, e Vinicius é batizado a 
pedido dele próprio. Vinicius se ajoelha, Pedro faz uma oração e benze a cabeça 
de Vinicius com água para finalizar o ritual fazendo o sinal da cruz.

A conversão de Vinicius ao cristianismo completa o ciclo da identificação 
(Morin, 1989) do espectador proposta pela narrativa fílmica. Além disso, o 
sacerdote Pedro ganha destaque como alvo da perseguição do Império romano, 
uma vez que encampa os ritos mágico-religiosos. Esse aspecto mágico percebido 
pelas autoridades romanas como perigo justificaria a perseguição aos cristãos e 
seria usado como uma evidência do envolvimento desse grupo com o incêndio de 
Roma no discurso de Nero. Tal fato pode ser visto como mais uma ponte entre 
a narrativa fílmica e o momento de sua exibição, visto que o elemento de magia 
nos ritos afros era o principal aspecto que era empregado como justificativa para 
a perseguição de seus sacerdotes e adeptos (Albino, 2021; Moraes, 2017). Nesse 
ponto, a dimensão racializada dessa perseguição começa a ser delineada.

Em sua avaliação sobre os processos judiciais contra os feiticeiros, Maggie 
(1992, p. 55-81) reconheceu que, apesar do alto número de pessoas brancas 
indiciadas, o número de condenações era bem mais alto em se tratando de pessoas 
negras, o que demonstra sobre qual grupo recaía a eficácia da perseguição. Em 
suas palavras: “os juízes do início do século já condenavam africanos e pretos 
porque acreditavam que eles faziam magia negra, eram feiticeiros e deviam ser 
considerados perigosos” (Maggie, 1992, p. 80).

Contestando alguns pontos da interpretação de Maggie quanto ao fator 
racial da perseguição religiosa nesse momento histórico, Velasco (2019, p. 68-
107) cruzou os dados dos processos judiciais sobre repressão a curandeiros 
custodiados pelo Arquivo Nacional com outras fontes, sobretudo periódicos. A 
análise da autora também se valeu de fotografias veiculadas pelos jornais, nas 
quais sujeitos negros aparecem majoritariamente como os alvos das batidas 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 409

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

policiais. Além disso, ponderou a respeito do dado de ausência de cor em muitos 
inquéritos policiais e nos processos, nos quais “‘a cor da crença’ está bastante 
definida enquanto práticas negras” (Velasco, 2019, p. 84) e, desse modo, essa 
ausência deve ser interpretada como mais um dado da repressão a sujeitos negros 
na cena pública carioca – e, podemos adicionar, em outras capitais.

A essa discussão sobre o perfil dos sujeitos-alvos da perseguição religiosa 
durante o momento da Primeira República, Albino acrescentou que

Se de um lado surgiram os discursos que criminalizaram [os 
adeptos das artes de cura majoritariamente negros] através 
de uma visão fetichista e etnocêntrica, por outro, as práticas 
também foram condenadas por meio de um argumento que 
apontava para a ausência de uma cientificidade e sua invalidade 
diante a uma medicina científica (Albino, 2021, p. 130).

Em outro momento, o autor também apontou um número alto de denúncias 
à polícia em freguesias com alto percentual de população negra (Albino, 2021, p. 
149), o que reforça essa linha argumentativa. Assim, trata-se de um processo de 
retroalimentação de um medo branco (Azevedo, 2004) que pairava desde o século 
XIX entre os dirigentes políticos brasileiros e intelectuais e que migrou nas 
décadas seguintes para as camadas médias da população via imprensa e mercado 
de entretenimento, com diversos desdobramentos, tais como os apresentados 
por Maggie (1992), Velasco (2019) e Albino (2021).

Em paralelo, já salientamos em outra oportunidade que a expansão das salas e 
do público da diversão cinematográfica ocorreu de modo totalmente enquadrado 
pela reforma urbana empreendida por Pereira Passos na primeira década do 
século XX, em conformidade com a historiografia do cinema (Araújo, 1985; 
Bernardet, 1995, 2009; Lapera, 2020, 2023). Por meio de uma autorrepresentação 
embranquecida via imprensa, de o preço dos ingressos inviabilizar que as 
camadas populares vissem nos cinematógrafos um hábito de lazer e da vontade 
dos exibidores em se dirigir aos estratos superiores, inferimos que os setores 
médios e a elite foram percebidos como o público-alvo dessa diversão.

Com isso, queremos demonstrar que há um forte descompasso entre o público 
das salas de cinema no Rio de Janeiro e os sujeitos-alvos principais da perseguição 
religiosa no momento da Primeira República. Embora os espectadores de cinema 
também fossem um público potencial dos ritos afro-brasileiros ou ao menos 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 410

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

tivessem alguma referência desses cultos, estavam socialmente bem distantes da 
caçada policial, judicial e administrativa dirigida aos últimos. É justamente essa 
lacuna o motivo da nossa discussão na próxima parte do artigo.

Perseguições e capturas do afeto no consumo de Quo Vadis?: a construção de 
um duplo embranquecido na perseguição religiosa do Rio de Janeiro da Primeira 
República

Na narrativa de Quo Vadis?, a repressão ao cristianismo ganha novos contornos 
a partir do incêndio de Roma. Determinado a encontrar um bode expiatório 
para o seu ato, Nero começa a sua jornada tentando culpar o general Tigelino, 
que imediatamente reage: “[queimei] sob suas ordens, Cesar!” (Quo [...], 2017, 
1’11’’19, tradução nossa). A isso, segue-se uma forte discussão entre os dois e 
Nero se joga em sua poltrona num gesto de insatisfação. Pompeia entra no salão 
junto com sua comitiva de escravas, saúda Nero e é respondida. Pompeia diz: 
“O povo odeia e desconfia dos cristãos. Puna esses incendiários! Eles ofenderam 
os deuses!” (Quo [...], 2017, 1’12’’35, tradução nossa). Tigelino faz um gesto de 
afirmação diante dessa fala. Ministros, Nero, Pompeia e Tigelino entoam um 
grito de guerra contra os cristãos, subitamente interrompidos por Petrônio. 
“Tenham a dignidade de admitir que não foram [os cristãos] que reduziram Roma 
às cinzas!” (Quo [...], 2017, 1’13’’00, tradução nossa). Diante desse discurso, Nero 
fica cabisbaixo e desanimado e Tigelino pede: “Mestre, me permita ir embora, não 
posso ouvir que o Sr. seja acusado de incendiar Roma!” (Quo [...], 2017, 1’13’’30, 
tradução nossa). Tigelino faz menção de ir embora, no que é impedido por Nero 
e pela Guarda Real. Nero diz a Petrônio: “Você pede a punição dele. Ele é meu 
amigo e eu concedo o perdão” (Quo [...], 2017, 1’13’’55, tradução nossa).

Alguns elementos podem ser extraídos da sequência acima. Em primeiro 
lugar, Pompeia deixa explícita a sua motivação em apontar os cristãos: eles 
seriam a origem do mal de Roma, sendo tal posição referendada pelo imperador 
e seus ministros. A ligação entre a prática religiosa do cristianismo e a presença 
de rituais mágicos usados para o mal estava na base da perseguição aos cristãos 
na narrativa fílmica.

No momento histórico de sua exibição no Brasil, essa justificativa de representar 
um grupo religioso específico como o mal social também encontrou ressonância 
no debate sobre os adeptos dos ritos afro-brasileiros, visto que a acusação de 
feitiçaria presente no filme contra os cristãos era direcionada a esses adeptos 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 411

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

por diversos atores socialmente relevantes – policiais, burocratas, políticos, 
jornalistas etc. No horizonte do debate descrito por Maggie (1992, p. 24):

[...] as representações expressas pelos personagens dos casos 
analisados enfatizam uma diferença claramente definida entre 
magia maléfica e magia benéfica e indicam que as religiões 
mediúnicas ou cultos são percebidos como práticas de magia 
benéfica, enquanto feiticeiros e criminosos são aqueles que 
fazem o mal, trabalham para o mal.

Enquanto no filme os cristãos aparecem como a materialização do mal nos 
discursos de Nero, Tigelino e Pompeia, os adeptos das religiões de matriz africana 
foram expostos midiaticamente em diversas ocasiões. Ao analisar a série As 
religiões do Rio, de autoria de João do Rio e publicada no jornal Gazeta de Notícias 
em 1904, Farias (2004, p. 82) destaca a dimensão teratológica dessa cobertura, 
que apresentava esses sacerdotes como os “mais temíveis exploradores da 
credulidade pública” em uma “galeria de feiticeiros”. Ainda, a autora apontou 
o medo do possível mal causado pela manipulação de espíritos por parte desses 
religiosos como o foco de sua atuação e lembrou a ênfase da série na “semelhança 
fisionômica entre feiticeiros e criminosos”, em um evidente uso da Antropologia 
criminal para os perseguir (Farias, 2010, p. 253-257).

No âmbito da jurisprudência, Albino (2021, p. 213) analisou a trajetória do 
juiz José Francisco Viveiros de Castro para situá-la no âmbito dessa perseguição. 
Embora tivesse uma atuação de tendência mais liberal na interpretação legal, 
era bastante rigoroso quanto à prática da feitiçaria, ligando-a ao estelionato e ao 
atentado contra a saúde pública. Novamente, temos a reposição dessas práticas 
ao lugar do mal social, tal como o cristianismo na narrativa fílmica de Quo Vadis?.

Nessa linha, a ligação feita por Pompeia e Nero entre cristianismo e 
blasfêmia às crenças dos romanos na narrativa fílmica, acusando o primeiro de 
charlatanismo, estaria no centro da perseguição a esse grupo. De modo paralelo, 
a construção da imagem pública dos adeptos das religiões de matrizes africanas 
como charlatães também se fez presente, enquadrada por uma imaginação 
melodramática encampada pela modernidade e acionada pelo consumo da obra: 
“coisas cessam de ser apenas elas próprias, gestos deixam de ser meros signos de 
interação social, cujo significado é atribuído por um código social; elas se tornam 
veículos de metáforas cujo sentido sugere outro tipo de realidade” (Brooks, 1995, 
p. 9, tradução nossa).



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 412

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

No filme, os algozes da perseguição religiosa aos cristãos são sintetizados nas 
personagens de Nero, Tigelino e Pompeia. Sobre esta última, é possível constatar 
que a representação fílmica tentou reverter parte do peso da responsabilidade 
em torno dessa perseguição para ela, em um movimento bastante semelhante ao 
realizado em torno da figura das sinhás no âmbito da escravidão brasileira. Tendo 
já analisado esse mesmo movimento em relação a outros filmes que encenavam a 
escravidão na Antiguidade, verificamos em outra oportunidade que isso era um traço 
da autoindulgência construída sobre o homem branco e se relacionava diretamente 
ao esvaziamento de sua atuação no sistema escravista. Para tanto, deslocava o peso 
da opressão para as personagens femininas e desviava o foco do lugar ocupado pelo 
senhor de escravos na estrutura desse sistema (Lapera, 2023, p. 11-15).

A respeito de Nero, a narrativa fílmica imprime o maior peso dessa repressão 
aos cristãos em torno de suas condutas. Além de ser o idealizador do incêndio de 
Roma, cria a conspiração para jogar a culpa em cima dos adeptos do cristianismo 
e os submete a sacrifícios no Coliseu. Desse modo, o filme centraliza nessa 
personagem essa perseguição, situando-a melodramaticamente no polo do mal.

Uma pequena crônica publicada no Jornal do Commercio – edição da tarde 
acusa o filme de várias imprecisões e até mesmo de falsificações. Indo na direção 
contrária apontada pela historiografia sobre o filme (Blom, 2000; Rich, 2019), o 
espectador-cronista se mostrou muito sensível a vários detalhes da reconstrução 
histórica proposta em Quo Vadis?. Em se tratando de Nero, este se manifestou ao 
final de sua avaliação: “tudo isso não pode pesar, sem duvida, para o desconceito 
do film porque a insinceridade maior é a de Sienkiwicz, atribuindo a Nero o 
incêndio da legendaria ‘urbe’” (Tópicos [...], 1913, p. 1). Mesmo isentando o filme, 
o autor apontou uma suposta falsificação na representação do imperador romano 
que serve para o destituir de responsabilidade perante essa perseguição.

Ao contrário do filme, a perseguição a religiões de matriz africana raramente 
aparecia personalizada por autoridades durante a Primeira República. À exceção 
de casos notórios como o delegado Pedro Gordilho, de Salvador (Lühning, 1996), 
não era muito comum ver as mesmas personalidades serem exclusivamente 
associadas a essa repressão. O acionamento dramático da figura do vilão pode ser 
percebido como uma lacuna entre a representação fílmica e o momento de seu 
consumo, uma vez que a correspondência entre essa personagem e as autoridades 
da Primeira República operaria de modo precário em razão do tipo de perseguição 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 413

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

religiosa promovida pela última, sendo esta mais difusa, impessoal e justificada 
por critérios técnicos e legais (Giumbelli, 1997; Moraes, 2017).

Por sua vez, Tigelino encampa a materialidade da repressão na narrativa 
fílmica. Sendo cúmplice da vilania de Nero, este executa a ordem de incendiar 
Roma e atua como auxiliar na conspiração contra os cristãos e como agente que 
leva o referido grupo ao martírio no Coliseu. Sobre ele, o espectador-cronista 
o situou:

E se censuras se increpem aos scenographos da “Cines” por 
tal insinceridade historica, é de se não esquecer, também, um 
pequeno detalhe: Tigellinus, o prefeito das guardas pretorianas 
discendia de Maulius, que, acordado pelos gausos sagrados do 
Capitólio, salvara Roma e as suas legendas, dos Gauleses.

Por que se lhe emprestar a côr bronzeada e o aspecto menos vulgar 
de um ethiope? (Tópicos [...], 1913, p. 1, grifo nosso).

Ao propor uma interpretação sobre a personagem, o cronista o fez atrelando uma 
falha do filme a uma leitura racializada que o colocou em uma posição subalterna 
na narrativa histórica. Isso se relaciona de modo direto ao ideal de branqueamento 
atuante na cultura brasileira do período, em que as representações em torno 
de personagens de origem africana são alvos de interpretações carregadas de 
estigmas e de inferiorização (Schwarcz, 2005).

Ainda, é interessante observar que essa racialização ocorra em relação a uma 
personagem responsável pela repressão aos cristãos, configurando uma inversão 
dramática da perseguição sofrida pelos adeptos das religiões de matriz africana 
no nascente regime republicano. A captura do afeto é possível de ser analisada 
em relação a uma imaginação melodramática (Brooks, 1995) que polariza sujeitos 
entre o bem e o mal – no mesmo horizonte das perseguições religiosas na obra 
e no momento de sua exibição – e que faz com que os espectadores se engajem 
sensorialmente (Baltar, 2019) com o drama encenado pela narrativa. No caso 
em questão, essa inversão concretiza o apagamento da dimensão racializada na 
perseguição religiosa no Rio de Janeiro da Primeira República e, por extensão, 
dos sujeitos-alvos dela.

Na construção da vilania de Nero, Tigelino e Pompeia, responsáveis pelas 
agruras enfrentadas pelos cristãos, a narrativa fílmica permite aos espectadores 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 414

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

que a captura do afeto seja reforçada. Ao se engajarem com as vítimas da 
perseguição contra os cristãos na obra, os espectadores são autorizados a liberar 
um pathos (Brooks, 1995) em um drama que não lhes é caro na hierarquização 
social presente na esfera pública do momento histórico analisado.

Xavier (2003, p. 33) apontou que “as significações engendram-se menos por 
força de isolamentos [...] e mais por força de contextualizações para as quais o 
cinema possui uma liberdade invejável”. Em continuidade a esse argumento, 
podemos inferir que o cinema também concede aos espectadores possibilidades 
de substituir, adicionar ou subtrair informações ao lado dessa liberdade para 
contextualizar, pela seleção do que é permitido ver e, sobretudo, quais olhares 
são privilegiados em determinado momento histórico.

Outro ponto relevante a se destacar na sequência em que Nero tenta culpar os 
cristãos pelo incêndio de Roma é a discussão entre Petrônio e ele, um vestígio de 
que a perseguição não era unidirecional. A oposição por parte de uma autoridade 
à imputação dos cristãos como os culpados pelo incêndio de Roma revela uma 
predisposição a freá-la, o que será confirmado em seguida pela narrativa fílmica, 
através da aliança entre Petrônio e Vinicius, que se unem para salvar Lygia das 
feras no Coliseu romano. Mais uma vez, é possível fazer uma correspondência com 
a caçada contra os feiticeiros nas primeiras décadas do século XX, já que havia a 
relutância por parte de algumas autoridades – juízes, policiais, administradores 
municipais etc. – em encampar a perseguição aos acusados de feitiçaria (Albino, 
2021; Giumbelli, 1997; Maggie, 1992).

Tanto na obra fílmica quanto na ação estatal contra as religiões de matriz 
africana, o que está em jogo é a legitimidade das práticas consideradas mágicas. 
Giumbelli (1997, p. 144-149) ressalta que esse debate sobre legitimidade era 
primordial na atuação de advogados, promotores e juízes durante a Primeira 
República, na medida em que serviria para separar quem praticava uma falsa 
magia para o mal/crime por parte desses.

Por sua vez, Maggie (1992, p. 31) sublinhou que “não se denuncia a crença na 
feitiçaria, mas pessoas específicas que praticam o mal” para, em um momento 
posterior, analisar uma diferença doutrinária na perseguição a essas religiões. 
Segundo a autora (Maggie, 1992, p. 87-121), no momento da Primeira República, 
três correntes disputavam a interpretação jurídica sobre práticas de cura: a 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 415

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

primeira, mais restritiva, a favor de sua interdição completa; uma segunda que 
visava mediar as práticas da Medicina moderna e dos curandeiros; e uma terceira, 
mais liberal, que advogava pela inconstitucionalidade dos artigos do Código 
Penal de 1890 sobre curandeirismo e feitiçaria e a não interferência do Estado 
nessas práticas.

Por fim, na sequência, encena-se a perseguição aos cristãos como uma 
escolha deliberada – e não incidental – de quem está no poder. No filme, esse 
enquadramento operou de acordo com a intenção, o planejamento e os objetivos 
não apenas do imperador, mas também de quem o rodeava, uma vez que bem e 
mal são forças que possuem efetividade no mundo, de acordo com as convenções 
do melodrama (Brooks, 1995, p. 13).

Essa dimensão deliberada da perseguição a opositores também estava na 
base do então novo regime republicano no Brasil. Donadeli (2016, p. 10-11) 
avaliou que, ao se retroalimentar de uma cultura política autoritária, o Código 
Penal de 1890 foi uma construção ativa na caça a dissidentes em vários níveis 
desse regime. Nesse sentido, elegeu os adeptos das religiões de matrizes 
africanas – e, em certa medida, também os espíritas – como inimigos da saúde 
e da tranquilidade públicas, tendo o papel de sistematizar essa perseguição 
religiosa a partir do reordenamento da atuação das polícias e do Poder Judiciário 
(Giumbelli, 1997, p. 105-108).

A dissonância na perseguição religiosa aparece na narrativa de Quo Vadis? 
para além da figura de Petronius. Chilo, conselheiro imperial, que em um 
primeiro momento encampa essa perseguição, passa a contestá-la ao se deparar 
com as graves consequências dela. Na cena seguinte à discussão entre Nero e 
Petrônio, Chilo aparece agachado reverenciando Nero. Legenda: “Chilo confirma 
suas acusações ao imperador e defende que os cristãos levem sozinhos a culpa, 
especialmente Petronius, Lygia e Vinicius” (Quo [...], 2017, 1’14’’47, tradução 
nossa). Seu testemunho é presenciado por Pompeia, Tigelino e pelos ministros. 
Aqui, entra em cena o engajamento dos sujeitos fora das redes imediatas do 
poder estatal na perseguição a grupos religiosos. Por ter vários desafetos cristãos, 
Chilo se apresenta voluntariamente para o papel de delator, da mesma forma que 
muitos vizinhos e inimigos o eram dos adeptos das religiões de matriz africana 
na Primeira República (Maggie, 1992, p. 64-66). Esse ponto é importante para 
reforçar que a familiaridade apresentada pelo delator na narrativa fílmica com as 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 416

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

práticas mágicas do cristianismo possui um correspondente nas relações sociais 
durante a Primeira República, uma vez que essa familiaridade também estava 
presente entre o público de cinema e os adeptos dos ritos afro-brasileiros.

Em outra sequência, o imperador e os soldados contemplam nos jardins 
imperiais a tortura final aos cristãos. A legenda “As tochas humanas” (Quo [...], 
2017, 1’36’’50, tradução nossa) introduz essa caminhada de Chilo, Nero e dos 
soldados. Ao contemplar o cadáver carbonizado de Glaucus, Chilo se joga no 
chão em desespero e grita “Glaucus! Glaucus! Em nome de Cristo, me perdoe!” 
(Quo [...], 2017, 1’37’’19, tradução nossa). Indignado, Chilo se levanta e grita ao 
público presente no jardim que Nero e Tigelino foram os verdadeiros incendiários 
de Roma. A multidão passa a correr para perseguir o imperador e o general. 
Enquanto isso, Chilo corre até cair, sendo ajudado por Paulo de Tarso. Agarra-se 
a ele, chora no chão e se converte ao cristianismo pelo batismo. O ato de batismo 
é interrompido pelos soldados romanos, que chegam para prender Chilo.

Sobre essa sequência, a coluna Theatro e Salões do Jornal do Recife assim a 
descreve: “Os banquetes e as orgias no triclínio, as tochas vivas colossais do 
amphitheatro empolgam e comovem o espectador” (Theatro [...], 1913, p. 2), 
referindo-se a Nero como “o maior sanguinario que a historia registra”. Essa fonte 
evidencia mais uma vez o engajamento do público com o sofrimento dos cristãos 
e o medo propagado pela narrativa a respeito da matança contra esse grupo. 
Nesse ponto, a captura do afeto opera a partir de um apelo ao sensacional, na 
medida que esses espectadores são levados a se projetarem nesse lugar de vítima 
a partir do pathos exacerbado em torno do horror de não apenas ver pessoas 
queimadas vivas, mas a evocação de sensações relacionadas a isso (cheiro de 
corpos carbonizados, gritos de dor).

Outro personagem que desempenha papel relevante na narrativa, Ursus é um 
aliado dos protagonistas cristãos ou que foram convertidos ao cristianismo ao 
longo do filme. Uma charge publicada na revista O Gato: Album de Caricaturas 
retrata um interessante diálogo a respeito dele durante uma sessão de cinema 
(O Athletismo [...], 1913). Do título ‘O athletismo moderno’, podemos inferir 
a dimensão contemporânea da representação fílmica, uma vez que um corpo 
musculoso era frequentemente mobilizado pelos filmes que abordavam a 
Antiguidade clássica como uma forma de angariar público e conquistar os 
distribuidores e exibidores cinematográficos já nas primeiras décadas do século 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 417

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

XX (Späth; Thröler, 2013), tal como avaliamos em outra ocasião (Lapera, 2024, 
p. 7). Além disso, ao se identificar com Ursus pela comparação explicitada na 
legenda, o espectador da charge se projeta na proteção a Lygia e, assim, com 
a defesa dos cristãos na posição de vítimas da perseguição religiosa retratada 
no filme.

Essa posição de Ursus na narrativa pode ser situada em relação aos aliados 
dos adeptos das religiões de matriz africana. Maggie (1992), Moraes (2017) e 
Giumbelli (1997) atentam para o fato de que, ao serem alvo das ações policiais 
e judiciais, esses adeptos acionavam uma rede de sociabilidade para tentarem 
se livrar das acusações de feitiçaria e de charlatanismo, tais como advogados e 
possíveis testemunhas, sejam clientes que utilizavam seus serviços religiosos, 
sejam vizinhos ou pequenos comerciantes próximos ao local dos terreiros.

Na sequência em que os cristãos são jogados aos leões no Coliseu romano, 
Vinicius aparece procurando por Lygia e é informado de que ela está doente e 
foi levada para a prisão. Em seguida, cristãos aparecem gritando em desespero 
ao verem os soldados romanos, que os arrastam até a arena, agredindo-os com 
socos e golpes de espada. Em uma montagem paralela, outros soldados atiçam 
os leões para deixá-los furiosos. Estes entram calmamente na arena enquanto 
mulheres, idosos e até mesmo crianças levantam as mãos para o céu por conta do 
sentimento de pavor.

No balcão imperial, desenrola-se a cena-objeto do poema de Valente já 
analisado. Nero contempla a cena com ar debochado e pergunta a Petronius: 
“O que você acha, Petronius?” (Quo [...], 2017, 1’26”59, tradução nossa ). Este 
responde: “Um espetáculo à sua altura, Majestade!” (Quo [...], 2017, 1’26”59, 
tradução nossa ). Nero observa em êxtase os leões devorando pedaços de carne 
humana. Em seguida, um touro com uma mulher amarrada em seu lombo entra 
na arena. Vinicius se desespera ao constatar que a mulher é Lygia, invade a arena 
e mostra ao público suas cicatrizes de guerra, identificando-se como um soldado 
romano, pedindo o apoio do público na clemência a Ursus e Lygia, desmaiada 
nos braços do primeiro. “A audiência grita: ‘Incendiário! Assassino! Clemência!’” 
(Quo [...], 2017, 1’31”02 , tradução nossa ). Muito contrariado e irritado, Nero se 
levanta e faz o gesto concedendo a clemência aos dois.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 418

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Conforme salientamos em momento anterior, essa sequência no Coliseu 
aponta para a apreciação pública do julgamento em torno da perseguição 
religiosa, no caso direcionada aos cristãos, mas que também encontra ecos no 
debate ocorrido durante a Primeira República. Sobre o último, Carvalho (2010, 
p. 25-28) destacou o sucesso comercial da série já mencionada de João do Rio, 
reconhecendo ainda que os cultos de matriz africana suscitaram uma atenção 
consideravelmente maior por parte dos leitores que outras religiões abordadas 
nessa série, algo comprovado pela sessão de cartas enviadas ao jornal.

A isso, Farias (2004, p. 81-83) acrescentou que houve um sentimento de 
apreensão entre os adeptos das religiões de matriz africana em razão da 
publicidade de alguns de seus aspectos ritualísticos por parte de um informante 
anônimo, a partir do medo de que a perseguição aumentasse. Mesmo que isso não 
tenha se concretizado nesse momento, a autora sublinhou que “se não incitaram 
novas detenções, os textos [da série de João do Rio] sobre os minas acabaram 
estimulando a imprensa a descobrir mais feiticeiros, divulgando em pequenas 
notas as suas prisões e até mesmo seus enterros” (Farias, 2010, p. 260).

Logo, em Quo Vadis?, os protagonistas cristãos são favorecidos por uma 
redenção, isto é, uma convenção melodramática destinada a reconhecer seus 
sacrifícios e a propiciar um final legitimamente feliz perante o público. Desse 
modo, o embranquecimento dos sujeitos-alvos da perseguição religiosa e a 
captura do afeto saem complementados na experiência do consumo da obra e 
essa redenção consagra a legitimidade desse ato por parte dos espectadores. 
Em suma: nesse consumo da obra, eles estão aptos a realizar uma performance 
por substituição do referente alvo da perseguição religiosa contemporânea ao 
momento da exibição, isto é, os adeptos das religiões de matriz africana.

Considerações finais

Apesar de um recurso incomum ao final de um artigo, trazemos uma fonte a 
respeito de uma festa realizada no Rio de Janeiro em 1914. Publicada no Jornal 
do Brasil, a coluna sobre a Grande Festa Greco-romana17 destacava que ela era 
inspirada em alguns filmes, dentre eles Quo Vadis? e se pretendia uma réplica 
do Coliseu romano, com um intuito explicitamente pedagógico e interativo. A 
continuidade entre a experiência vivida com o consumo da obra e a presença 
na festa cuja temática remetia também ao filme nos recorda o potencial que os 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 419

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

apagamentos estimulados pela cultura massiva têm em reproduzir hierarquias 
sociais e reposicionar sujeitos.

A invisibilidade dos ritos afro-brasileiros perduraria por algumas décadas na 
realização e no consumo audiovisual brasileiro, só ganhando um espaço inicial 
neles a partir de alguns filmes nacionais nos anos 1950 e, mesmo assim, de modo 
bastante etnocêntrico, tal como nas produções dos estúdios cariocas Cinédia e 
Atlântida e paulistas Vera Cruz e Maristela, à exceção de Bahia de Todos os Santos 
em 1960 com direção de Trigueirinho Neto. Em termos de representação, esses 
ritos só passariam a ser incorporados de modo massivo à produção audiovisual 
a partir dos anos 1960, entre filmes documentários e de ficção brasileiros 
exibidos em salas comerciais e no circuito alternativo de exibição (universidades, 
cinematecas, festivais etc.) no Brasil e no exterior, tais como As Aventuras 
Amorosas de um padeiro (Waldir Onofre, 1976), Iaô (Geraldo Sarno, 1976), Tenda 
dos Milagres (Nelson Pereira dos Santos, 1976), A Deusa Negra (Ola Balogun, 
1979) e Egungun (Carlos Brajsblat, 1982).

Nossa intenção foi compreender como a cultura massiva dialogou com o 
projeto de Estado republicano brasileiro no sentido de excluir o universo de 
práticas relacionadas às religiões afro-brasileiras e de legitimar esse apagamento 
coletivo. É preciso pontuar que não somente a produção, mas também as formas 
pelas quais os bens simbólicos se encontram disponíveis (e a quem) também 
precisam ser situadas no momento da (re)produção de hierarquias sociais.

Os vestígios desses processos de sedimentação e de permanência quanto ao 
significado e a disputas em torno dele foram acionados na análise de Quo Vadis? e 
na sua circulação pelas salas de cinema cariocas e, em outro nível permitido pelos 
limites de um artigo, de outras cidades. Foi possível perceber os contornos da 
encenação de um episódio de perseguição religiosa para um público selecionado 
prioritariamente entre sujeitos dos estratos médios e altos; além disso, como seu 
consumo massivo pode ser interpretado perante um referente bastante presente 
na vida social da Primeira República.

Em se tratando desse momento histórico específico, a estratégia de captura do 
afeto mostrou-se eficaz na leitura do produto midiático analisado. Foi possível 
verificar uma disputa não apenas pelo passado apresentado na narrativa fílmica, 
mas principalmente em sua articulação com o presente histórico no momento 



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 420

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

da exibição do filme. Desse modo, na lacuna entre o público pagante de cinema 
durante a expansão das salas de cinema e os sujeitos-alvos da perseguição religiosa 
na Primeira República e nos vestígios do consumo de Quo Vadis?, percebemos 
que seu sucesso comercial esteve atrelado a uma apropriação da experiência de 
vítima na cena pública por parte dos primeiros em detrimento dos últimos.

Referências 

A DEUSA negra. Direção e roteiro: Ola Balogun. Produção: Ola Balogun e 
Jece Valadao. Intérpretes: Jorge Coutinho et al. Rio de Janeiro: Embrafilme: 
Afrocult, 1979.

ALBERTO, Paulina L. Terms of inclusion: Black intellectuals in twentieth-century 
Brazil. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 2011.

ALBINO, Jefferson Nascimento. Na imprensa, entre leis e ciências: o curandeirismo 
em questão na Primeira República (1890-1899). 2021. Dissertação (Mestrado em 
História das Ciências) - Fundação Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro, 2021. Disponível 
em: https://www.arca.fiocruz.br/handle/icict/50254. Acesso em: 26 mar. 2024.

ARAÚJO, Vicente de Paula. A bela época do cinema brasileiro. São Paulo: 
Perspectiva, 1985.

ARTES e artistas. O Paiz, Rio de Janeiro, p. 4, 28 mar. 1913.

AS AVENTURAS amorosas de um padeiro. Direção e roteiro: Waldir Onofre. 
Intérpretes: Paulo Cesar Pereio, Maria do Rosário e Haroldo de Oliveira. Rio de 
Janeiro: Regina Filmes: Embrafilme, 1976.

AS DIVERSÕES. Pacotilha, São Luís, p. 1, 12 jul. 1913.

AZEVEDO, Celia Maria Marinho de. Onda negra, medo branco: o negro no 
imaginário das elites: século 19. São Paulo: Annablume, 2004.

BAHIA de Todos os Santos. Direção e roteiro: Trigueirinho Neto. Produção: 
Trigueirinho Neto, Lorenzo Serrano e Ubayara Filmes. Intérpretes: Jurandir 
Pimentel, Lola Brah et al. São Paulo: Ubayara Filmes, 1960.

BALTAR, Mariana. Realidade lacrimosa: o melodramático no documentário 
brasileiro contemporâneo. Niterói: EdUFF, 2019.



Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 421

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

BERNARDET, Jean-Claude. Cinema brasileiro: propostas para uma história. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2009.

BERNARDET, Jean-Claude. Historiografia clássica do cinema brasileiro: 
metodologia e pedagogia. São Paulo: Annablume, 1995.

BLOM, Ivo L. Quo vadis? from painting to cinema and everything in between. 
In: QUARESIMA, Leonardo; VICHI, Laura (ed.). La decima musa: il cinema e le 
altre arti: atti del 6. convegno DOMITOR, 7. convegno internazionale di studi sul 
cinema. Udine: Gemona del Friuli, 2000. p. 281-296.

BROCA, Brito. A vida literária no Brasil: 1900. Rio de Janeiro: ABL, 2005. Disponível 
em https://www.academia.org.br/publicacoes/vida-literaria-no-brasil-1900. 
Acesso em: 25 jun. 2020.

BROOKS, Peter. The melodramatic imagination: Balzac, Henry James, melodrama 
and the mode of excess. New Haven: Yale University Press, 1995.

CARVALHO, Marcela Melo de. Babel da crença: candomblés e religiosidade na 
belle époque carioca. 2010. Dissertação (Mestrado em História Social da Cultura) 
- Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 
Disponível em: https://oasisbr.ibict.br/vufind/Record/PUC_RIO-1_1a5bbffa49e4
8c9b9d0e691f49ede810. Acesso em: 26 mar. 2024.

CAULFIELD, Sueann. Em defesa da honra: moralidade, modernidade e nação no 
Rio de Janeiro. Campinas: Editora da UNICAMP, 2000.

CHALHOUB, Sidney. Trabalho, lar e botequim: o cotidiano dos trabalhadores no 
Rio de Janeiro da belle époque. Campinas: Editora da UNICAMP, 2012.

CINEMATOGRAPHOS. O Paiz, Rio de Janeiro, 2 abr.1913b.

CINEMATOGRAPHOS. O Paiz, Rio de Janeiro, 28 mar. 1913c.

CINEMATOGRAPHOS. O Paiz, Rio de Janeiro,1 abr. 1913a.

DARNTON, Robert. O beijo de Lamourette: mídia, cultura e revolução. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1990.

DAVIS, Natalie Zemon. Slaves on screen: film and historical vision. Cambridge: 
Harvard University Press, 2000.

https://www.academia.org.br/publicacoes/vida-literaria-no-brasil-1900
https://oasisbr.ibict.br/vufind/Record/PUC_RIO-1_1a5bbffa49e48c9b9d0e691f49ede810
https://oasisbr.ibict.br/vufind/Record/PUC_RIO-1_1a5bbffa49e48c9b9d0e691f49ede810


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 422

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

DONADELI, Paulo Henrique Miotto. Os ‘inimigos’ e os ‘cidadãos’ da República: 
direito penal e controle social (Franca, 1890-1902). 2016. Tese (Doutorado 
em História) - Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, São 
Paulo, 2016. Disponível em: http://hdl.handle.net/11449/141506. Acesso em: 
26 mar. 2024.

EGUNGUN. Direção: Carlos Brajsblat. Produção: Luiz Sarmento, Luiz Figueiredo, 
Sonia Branco e Juana Elbein dos Santos. Rio de Janeiro: Salvador: Sociedade de 
Estudos da Cultura Negra no Brasil: Embrafilme, 1982.

FARIAS, Juliana Barreto. Entre identidades e diásporas: negros minas no Rio de 
Janeiro (1870-1930). 2004. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade 
Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2004.

FARIAS, Juliana Barreto. João do Rio e os africanos: raça e ciência nas crônicas da 
belle époque carioca. Revista de História, São Paulo, n. 162, p. 243-270, nov. 2010. 
DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v0i162p243-270.

GAY, Peter. O século de Schnitzler: a formação da cultura de classe média (1815-
1914). São Paulo: Companhia das Letras, 2002.

GINZBURG, Carlo. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2007.

GIUMBELLI, Emerson. O Cuidado dos mortos: uma história da condenação e 
legitimação do espiritismo. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1997.

IAÔ. Direção: Geraldo Sarno. Produção: João Carlos Horta et al. [S.l.: s.n.], 1976.

LAPERA, Pedro Vinicius Asterito. A encenação da discórdia: consumo 
cinematográfico a formação de uma cultura de classe média na Belle Époque 
carioca. Tempo, Niterói, v. 24, n. 1, p. 21-40, 2018. DOI: https://doi.org/10.1590/
TEM-1980-542X2018v240102.

LAPERA, Pedro Vinicius Asterito. De “bom exemplo” em “bom exemplo”: 
consumo cinematográfico e presença das mulheres no espaço urbano da Belle 
Époque carioca. Cadernos Pagu, Campinas, n. 60, p. e206011, 2020. DOI: https://
doi.org/10.1590/18094449202000600011.

LAPERA, Pedro Vinicius Asterito. Sofrimentos em quadros embranquecidos: 
filmes históricos e representações da escravidão no Rio de Janeiro da Primeira 

http://hdl.handle.net/11449/141506
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v0i162p243-270
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2018v240102
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2018v240102
https://doi.org/10.1590/18094449202000600011
https://doi.org/10.1590/18094449202000600011


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 423

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

República (1907-1916). Varia Historia, Belo Horizonte, v. 39, n. 80, p. e23214, 
2023. DOI: https://doi.org/10.1590/0104-87752023000200014.

LAPERA, Pedro Vinicius Asterito. Sonhos brancos para feitos negros: cinema, 
épico e hierarquização racial durante a Primeira República. Topoi, Rio de Janeiro, 
n. 25, p. e20230035, 2024. DOI: https://doi.org/10.1590/2237-101X02505530.

LÜHNING, Angela. ‘Acabe com esse santo, Pedrito vem aí...’: mito e realidade da 
perseguição policial ao candomblé baiano entre 1920 e 1942. Revista USP, São 
Paulo, n. 28, p. 194-220, dez./fev. 1996. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-
9036.v0i28p194-220.

MACÁRIO, Paula Gomes. Neo-gregos da belle époque brasileira. 2005. Dissertação 
(Mestrado em Teoria e História Literária) - Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2005. DOI: https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2005.347705.

MAGGIE, Yvonne. Medo do feitiço: relações entre magia e poder no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.

MORAES, Caio Sérgio de. A cidade do feitiço: feiticeiros no cotidiano carioca 
durante as décadas iniciais da primeira república – 1890 a 1910. 2017. Dissertação 
(Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2017. 
Disponível em: https://app.uff.br/riuff/handle/1/13644. Acesso em:26 mar. 2024.

MORIN, Edgar. As estrelas: mito e sedução no cinema. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 1989.

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a pequena África no Rio de Janeiro. São Paulo: 
Todavia, 2022.

O ATHLETISMO moderno. O Gato: álbum de caricaturas, Rio de Janeiro, n. 
78, 1913. Disponível em: https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.
aspx?bib=365718&pasta=ano%20191&pesq=&pagfis=2096. Acesso em: 26 
mar. 2024.

O PAIZ em Minas. O Paiz, Rio de Janeiro, p. 8, 5 jul. 1913.

PEQUENAS notas. Fon-fon: semanário alegre, político, crítico e esfuziante. Rio de 
Janeiro, p. 43, 5 abr. 1913.

QUO Vadis (1913). Direção: Enrico Guazzoni. Intérpretes: Amleto Novelli, Gustavo 
Serena, Lea Giunchi, Carlo Cattaneo, Augusto Mastripietri, Bruno Castellani, 

https://doi.org/10.1590/0104-87752023000200014
https://doi.org/10.1590/2237-101X02505530
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i28p194-220
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i28p194-220
https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2005.347705
https://app.uff.br/riuff/handle/1/13644
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=365718&pasta=ano%20191&pesq=&pagfis=2096
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=365718&pasta=ano%20191&pesq=&pagfis=2096


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 424

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

Cesare Moltini e Olga Brandini. Roma: Cines. Chicago; New York; St. Louis: The 
National Ptg. & Eng. Co., 2017. 1 vídeo (1h 42 min). Publicado pelo canal Peliculas 
Sale. Disponível em: https://youtu.be/8aloTqbTz3k?si=MhRqWeY6giiiByUf. 
Acesso em: 24 mar. 2024.

REVEL, Jacques. Microanálise e construção do social. In: REVEL, Jacques. Jogos de 
escalas: a experiência da microanálise. Rio de Janeiro: FGV, 1998. p. 15-38.

RICH, Aaron. The accent of truth: the Hollywood research bible and the republic 
of images. In: RICH, Aaron. Representations. Los Angeles: University of California 
Press, 2019. p. 152-173. DOI: https://doi.org/10.1525/rep.2019.145.1.152.

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: UNICAMP, 2007.

SCHWARCZ, Lilia. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial 
no Brasil (1870-1930). São Paulo: Companhia das Letras, 2005.

SEVCENKO, Nicolau. Literatura como missão: tensões sociais e criação cultural na 
primeira república. São Paulo: Brasiliense, 1983.

SPÄTH, Thomas; TRÖHLER, Margrit. Muscles and morals: Spartacus, ancient 
hero of modern times. In: RENGER, Almut-Barbara; SOLOMON, Jon (ed.). 
Ancient worlds in film and television: gender and politics. Leiden; Boston: Brill, 
2013. p. 41-75.

SPORT. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 10, 10 out 1914.

TENDA dos milagres. Direção: Nelson Pereira dos Santos. Roteiro: Nelson Pereira 
dos Santos e Jorge Amado. Intérpretes: Hugo Carvana et al. Rio de Janeiro: Regina 
Filmes: Embrafilme, 1976.

THEATRO e salões. Jornal do Recife, Recife, p. 2, 22 abr. 1913.
THEATROS e cinemas. Propriedade de Uma Sociedade Anonyma, Belém, p. 3, 9 jun. 1913.

TÓPICOS do dia: edição da tarde. Jornal do Commercio, Recife, p. 1, 3-8 abr. 1913.

TURNER, Victor. From ritual to theatre: the human seriousness of play. New York: 
PAJ Publications, 1982.

VADICO, Luiz. O campo do filme religioso. In: ENCONTRO DA COMPÓS, 2009, 
Rio de Janeiro. Anais [...]. Rio de Janeiro: Pontifícia Universidade Católica, 2009. 
p. 1-14. Disponível em: http://compos.com.puc-rio.br/media/gt10_luiz_vadico.
pdf. Acesso em: 26 mar. 2024 

https://youtu.be/8aloTqbTz3k?si=MhRqWeY6giiiByUf
https://doi.org/10.1525/rep.2019.145.1.152
http://compos.com.puc-rio.br/media/gt10_luiz_vadico.pdf
http://compos.com.puc-rio.br/media/gt10_luiz_vadico.pdf


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 425

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

VALENTE, Samuel. Supplicio de Lygia. A Província, Recife, p. 1, 4 maio 1913.

VELASCO, Valquíria Cristina Rodrigues. A geografia da repressão: experiências, 
processos e religiosidades no Rio de Janeiro (1890-1929). 2019. Dissertação 
(Mestrado em História Comparada) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, 
Rio de Janeiro, 2019. Disponível em: https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/
public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.
jsf?popup=true&id_trabalho=7628790. Acesso em: 26 mar. 2024.

WATT, Ian. A ascensão do romance: estudos sobre Defoe, Richardson e Fielding. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2010.

XAVIER, Ismail. O olhar e a cena: melodrama, Hollywood, cinema novo, Nelson 
Rodrigues. São Paulo: Cosac Naify, 2003.

Notas

1 Doutor em Comunicação pelo PPGCOM/UFF e pesquisador da Fundação Biblioteca Nacional. https://orcid.org/0000-
0002-7547-1566. plapera@gmail.com

2 Seguimos a discussão sobre o público de cinema na Primeira República já feita por nós em outras oportunidades (Lapera, 
2018, 2020, 2023). Em uma dessas ocasiões, destacamos que o acesso às classes populares aos cinematógrafos não era 
interditado, mas a renda disponível a elas não lhes permitia transformá-lo em um hábito de consumo (Lapera, 2018) e 
havia a presença de lazeres mais acessíveis no período abordado, tal como analisado por Chalhoub (2012).

3 Com este argumento, não pretendemos sobrevalorizar o papel deste filme, apenas o consideramos um vestígio de que 
havia uma produção massivamente veiculada pelos cinemas que atuava no reforço dessas barreiras simbólicas.

4 Para os objetivos deste artigo, utilizaremos performance na acepção de Turner (1982), isto é, a forma como sujeitos 
encenam e condensam dramas sociais por meio de ações e diálogos.

5 Enfatizamos que não é nosso propósito fazer uma revisão historiográfica sobre a perseguição às religiões de matriz 
africana em si, apenas situaremos esse processo em relação aos espectadores de cinema no caso da obra abordada.

6 Uma cópia do filme encontra-se disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=8aloTqbTz3k. Utilizamos essa 
cópia para nossa análise fílmica e faremos remissão à sua minutagem na tradução das legendas da obra ao longo de 
nosso artigo.

7 Além do Rio de Janeiro, encontramos em nosso levantamento na Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional 
alguns vestígios sobre a exibição do filme em outras cidades. Eventualmente, quando relacionadas a processos que 
ultrapassem a escala local e auxiliem em nossas interpretações, as fontes disponíveis em periódicos dessas outras 
localidades serão mobilizadas.

8 Anúncio Companhia Cinematographica Brazileira. O Paiz, 27 mar 1913, p. 16. Encontramos anúncios semelhantes 
no mesmo periódico nas edições de 28 mar. 1913, p. 16, 29 mar. 1913, p. 16 e 30 mar. 1913, p. 20. Entre os dias 1 e 4 abr. 
1913, encontramos a coluna Cinematographos do referido jornal com menção à exibição nos cinemas Odeon e Avenida 
(Centro). No dia 5 abr. 1913, há menção na mesma coluna ao Cinema Smart (Vila Isabel). Também há anúncio do Cinema 
Edison (Botafogo) sobre projeções a serem feitas nos dias 3 e 4 de junho. Cf: Correio da Manhã, 30 maio 1913, p. 14. No 
Jornal do Brasil, encontramos outros anúncios, tais como: Anúncios Cinemas Pátria (São Cristõvão) e Smart (Vila Isabel). 
Jornal do Brasil, 3 abr. 1913, p. 20; Anúncio Cinema Mascotte (Méier). Jornal do Brasil, 11 e 12 abr. 1913, p. 16.

9 A título de exemplo, ao abordar a exibição do filme em algumas salas de cinema, o jornal O Paiz afirma que ele foi 
“extraíd[o] do popularíssimo romance de Sienkiewicz”. O anúncio da Companhia Cinematographica Brazileira nos jornais 
O Paiz e Correio da Manhã ressalta o mesmo aspecto no dia seguinte, ao falar do filme como “extraído do célebre romance 
do literato polaco Henryk Sienkiewicz”.  Conferir: Cinematographos. O Paiz, 27 mar. 1913, p. 6 e Anúncio Companhia 
Cinematographica Brazileira. O Paiz, 28 mar. 1913, p. 16 e Correio da Manhã, 27 mar. 1913, p. 14.

https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclus
https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclus
https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclus
https://orcid.org/0000-0002-7547-1566
https://orcid.org/0000-0002-7547-1566
mailto:plapera%40gmail.com?subject=
https://www.youtube.com/watch?v=8aloTqbTz3k


Antíteses, Londrina, v.18, n. 35, p. 397-426, jan-jun. 2025 } 426

P
ed

ro
 V

in
ic

iu
s 

A
st

er
ito

 L
ap

er
a

En
tre

 fe
iti

ço
s,

 p
or

re
te

s 
e 

êx
ta

se
s:

 c
in

em
a 

e 
pe

rs
eg

ui
çõ

es
 

re
lig

io
sa

s 
no

 R
io

 d
e 

Ja
ne

iro
 d

a 
P

rim
ei

ra
 R

ep
úb

lic
a

A
rt
ig

o
s

10 Adotaremos a grafia originalmente presente nas fontes para nosso artigo.

11 Para uma discussão mais aprofundada sobre a categoria filme religioso no campo dos estudos de cinema, conferir 
Vadico (2009).

12 Na Coluna O Paiz em Minas, ao narrar sobre a exibição de Quo Vadis? em uma festa religiosa, há menção ao termo “film 
historico religioso” para descrever o filme.

13 Esse tom foi replicado por crônicas e anúncios publicados em periódicos de outros estados. A título de exemplo, 
conferir: As Diversões (1913, p. 1); Theatros [...] (1913, p. 3).

14 Jovem romano de elite convertido ao cristianismo.

15 Sacerdote responsável pelos ritos, pelas conversões dos romanos à religião cristã e pelas práticas mágicas.

16 Membro da elite que defende os cristãos da ira do imperador.

17 Segundo a coluna, tal festa aconteceu na antiga Rua do Areal (atual Rua Moncorvo Filho), no centro do Rio de Janeiro. 
Conferir: Sport (1914, p. 10).


	_Hlk184996509
	_Hlk184995637
	_Hlk184996378
	_Hlk185232864
	_Hlk184972354
	_Hlk185000974
	_Hlk201061377
	_Hlk201061434
	_Hlk201061579
	_Hlk201061775
	_Hlk201062211
	_Hlk201063240
	_Hlk201063533
	_Hlk201063932
	_Hlk201064143
	_Hlk201065267
	_Hlk201065668
	_Hlk201068061
	_Hlk201068051
	_Hlk201068408
	_Hlk200720600
	_Hlk201071662
	_Hlk201072169
	_Hlk201072418
	_Hlk201072540
	_Hlk201072754
	_Hlk201072911
	_Hlk201062453
	_Hlk201148507
	_Hlk201148716
	_Hlk201063124
	_Hlk201151725
	_Hlk201151811
	_Hlk201151883
	_Hlk201153630
	_Hlk201154338
	_heading=h.4t5e9ece74t0
	_heading=h.eiuzh6mbjlv
	Pelos seus “merecimentos e letras”: trajetórias e os caminhos para a nomeação dos primeiros desembargadores do Tribunal da Relação de Pernambuco (1821-1822)
	Jeffrey Aislan de Souza Silva
	Teatro e Censura no Brasil Oitocentista: Algumas notas para um possível debate 
	Silvia Cristina Martins de Souza
	O Tocantins-Araguaia entre os Estados do Brasil e do Grão-Pará e Maranhão: indígenas, portugueses e reformismo ilustrado em uma fronteira fluvial da América do Sul (século XVIII)
	José Inaldo Chaves
	A FORMAÇÃO DOCENTE E A DINÂMICA SOCIOAFETIVA EM UM CONTEXTO INTERATIVO COM O PATRIMÔNIO HISTÓRICO-CULTURAL
	Betânea Moreia de Moraes
	José Reginaldo Feijão Parente
	Migração de família e a liderança feminina (Ceará e Piauí - século XIX)
	[INSERIR NOME DO AUTOR]
	A propriedade privada e as terras de uso comum na Amazônia: os castanhais de serventia pública e luta pelo direito de existir.
	Adriane dos Prazeres Silva
	A transmissão antroponímica das famílias da nobreza da terra da capitania de Pernambuco: uma perpetuação simbólica (séculos XVI-XVIII)
	Ana Lunara da Silva Morais
	Introdução ao cinema brasileiro (1959), de Alex Viany: reflexões sobre o espaço de experiência e horizonte de expectativas do lugar de produção
	Julierme Morais
	“Che” Guevara, o guevarismo e a história do esporte em Cuba
	Renato Beschizza Valentin
	“Um abandono covarde aos acometimentos de um inimigo em triunfo”: cenas do cólera no Ceará (1862)
	Paulo Henrique Fontes Cadena
	Jucieldo Ferreira Alexandre
	As duas dimensões da teoria da história de David Hume
	Pedro Eduardo Silva
	A consciência histórica de estudantes dos anos finais do Ensino Fundamental sobre os povos indígenas do Brasil
	Thábata Araújo de Alvarenga
	Uma doença devastadora: a varíola em Pelotas (RS) na virada do século XIX e início do XX
	Lorena Almeida Gill
	Mayra Maggio
	María del Mar Solís Carnicer
	Entre feitiços, porretes e êxtases: cinema e perseguições religiosas no Rio de Janeiro da Primeira República
	[INSERIR NOME AUTOR]
	O Crepúsculo de um dirigente comunista: a militância política de Astrojildo Pereira na cidade de São Paulo em 1931
	Marcos Del Roioi
	Lucas Alexandre Andreto
	Tramas de ordem e anarquia: discutindo identidades políticas a partir da imprensa brasileira e da questão cisplatina (1824-1825)
	[INSERIR NOME DO AUTOR]
	Mariana Coelho e a pena-bisturi em O Paraná mental (1908)
	Débora do Rocio Pacheco da Silva
	Névio de Campos
	A terceira margem ou Sobre a leitura na relação entre história e literatura
	Lucas André Berno Kölln

	mitos do velho mundo nórdico. entre poesia, identidade e humanidade
	João Ricardo Malchiaffava Terceiro Correa

